Emile BREHIER (1876 -1952)

Histoire de la philosophie
Tome I

La philosophie moderne

CHAPITRE XV

TROISIEME PERIODE (1775-1800) (suite) : KANT ET LA
PHILOSOPHIE CRITIQUE

I.— VIE ET (EUVRES

@ p.507 La
production littéraire de Kant s’étend sur un espace de cinquante années (1749-1799). Né a
Kcenigsberg en 1724, d’une famille trés modeste, il fut, en 1732, éléve au Collége Frédéric
alors dirigé par Albert Schultz, un partisan de la secte piétiste fondée a Francfort en 1670 par
le pasteur alsacien Spener (1635-1705), qui préchait la régénération intérieure par la méditation
personnelle de I’Ecriture. En 1740, il entre a I’Université, ou il regoit I’enseignement de Martin
Knutzen, a la fois piétiste et disciple de Wolff. Entre 1746 et 1755, il est précepteur. En 1755
il obtint, a I’Université, la promotion avec une Dissertation sur le feu, et la méme année
I’habilitation avec deux theéses sur le Nouvel éclaircissement sur les premiers principes de la
connaissance metaphysique et De ['usage en philosophie de la métaphysique jointe a la
physique, ou Monadologie physique. Il devint professeur ordinaire en 1770 avec sa thése De
mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principii. Il passa toute sa carriére a I’Université
de Kcenigsberg, et il n’abandonna I’enseignement qu’en 1796 ; il mourut en 1804.

Dés 1770 il avait déja ecrit de nombreux opuscules, de physique : Pensées sur la véritable
évaluation des forces vives, 1747 ; p.s0s Conception nouvelle du mouvement et du repos, 1758 ;
de géographie : Sur les altérations du mouvement de rotation de la terre, 1754 ; Si la terre
vieillit, 1754 ; Sur les tremblements de terre et sur les vents, 1756 et 1757 ; d’astronomie :
Histoire universelle de la nature et théorie du ciel, 1755, enfin de philosophie : Considérations



sur 'optimisme, 1759 ; La fausse subtilité des quatre figures syllogistiques, 1762 ; L ‘unique
fondement possible d’'une démonstration de [’existence de Dieu, 1763 ; Essai pour introduire
en philosophie le concept de quantité négative, 1763 ; Observations sur le sentiment du beau
et du sublime, 1764 ; Sur I’évidence des principes de la théologie naturelle et de la morale,
1764 ; Les réves d’un visionnaire expliqués par les réves de la métaphysique, 1766.

Il avait donc derriére lui des travaux considérables lorsqu’il publia en 1781 sa Critique de
la raison pure (2° édit., 1787). Il avait pu lire, dés 1755, les Essais philosophiques de Hume,
qui venaient d’étre traduits en allemand, et il y trouva la premicre impulsion a ses recherches
critiques. Il publie en 1783, les Prolégoménes a toute métaphysique future, ou il change
seulement le mode d’exposition des idées. En 1788 parait la seconde critique, la Critique de la
raison pratique ; en 1790 la troisiéme, la Critique de la faculté de juger.

Outre les trois critiques, il publie un grand nombre d’ceuvres qui s’y rattachent en général
étroitement. En dehors de ses travaux de géographie ou d’histoire générale : Idée d 'une histoire
universelle au point de vue cosmopolite, 1784 ; Compte rendu des ldées de Herder, 1785 ;
Définition du concept de race humaine, 1785 ; Conjectures sur le commencement de [ histoire
de I’humanité, 1786 ; il y a ceux qui se rattachent a la Critique de la raison pure : Premiers
principes métaphysiques de la science de la nature, 1786 ; Sur l'insucceés de toutes les tentatives
des philosophes en matiere de théodicée, 1791 ; puis ceux qui se rattachent a la morale :
Fondements de la métaphysique des meeurs, 1785 ; Sur le principe du droit naturel de Hufeland,
p.509 1786 ; La religion dans les limites de la simple raison, 1793 ; Sur la paix perpétuelle, 1795
; Métaphysique des meeurs, comprenant les Premiers principes métaphysiques de la doctrine
du droit, et les Premiers principes métaphysiques de la doctrine de la vertu, 1797 ; le Conflit
des facultés, 1798, enfin un opuscule Sur ['usage des principes téléologiques dans la
philosophie.

Il faut y ajouter les publications posthumes de cours ou de brouillons.

[1l.— PERIODE PRECRITIQUE
@

Depuis la fin du XVI1I¢ siécle jusqu’a nos jours, il n’est guére de pensée philosophique qui
n’ait eu pour point de départ, directement ou indirectement, la méditation de la doctrine
kantienne : on a donc souvent tendance a considérer la critique non pas comme un épisode
momentané de I’histoire des idées, mais comme une découverte définitive, qui trace une
démarcation profonde entre le passé et 1’avenir ; en indiquant les conditions permanentes
auxquelles doit se plier toute connaissance pour étre effective, Kant aurait écrit, suivant le titre
d’un de ses livres, les préliminaires de toute métaphysique future, et limité, avec une précision
rigoureuse, le champ du possible pour I’esprit humain. Pourtant les résultats de la critique sont
loin d’étre universellement acceptés ; dés la fin du XIX® siecle se dessine un mouvement de
réaction trés vif contre eux ; la perspective ou on I’apercoit dans le passé change donc du tout
au tout. Pour ’apprécier historiquement nous devons nous efforcer de faire abstraction de
I’emploi qu’on en a fait plus tard et des conflits qu’elle a suscités.

La genese de la doctrine critique date de la décade 1770-1780. Dans la période de vingt
années qui a précédé cette élaboration, Kant a écrit un assez grand nombre de traités sur des
sujets de physique ou de philosophie : on le voit nettement s’y détacher ps10 de la pensee de
Leibniz et de Wolff pour aller dans le sens du courant d’idées familier a son époque, cette sorte
d’empirisme rationaliste, issu de la méditation sur I’ceuvre de Newton, et si défiant de I’a priori.
En philosophie de la nature, dans Von der wahren Schatzung von der lebendigen Kraften



(1749), il attribuait a chaque corps une force active indépendante de 1’extension : puis il arrive,
en 1756, dans sa Monadologia physica, a un dynamisme intermeédiaire entre celui de Leibniz
et de Newton et qui a beaucoup d’affinité avec celui que soutenait Boscovich a la méme époque
; la monade représentative de Leibniz devient un centre de force attractive et répulsive qui
remplit ainsi un espace fini non a cause de la pluralité de ses parties, mais grace a ses rapports
aux autres monades : comme Newton, Kant admet un espace absolu dans lequel se rangent ces
monades qui exercent les unes sur les autres une influence physique : question qu’il résout dans
le méme sens dans son Premier fondement de la différence des régions de l’espace (1768). Ce
dynamisme, qui ne donne la réalité substantielle qu’a la force, reste un trait permanent de la
pensée de Kant qui I’intégrera a sa doctrine critique.

Ses traités philosophiques contiennent une discussion des conceptions fondamentales du
rationalisme wolffien : la Principiorum primorum cognitionis metaphysicae nova dilucidatio
(1755) met en lumiere les difficultés de la notion de contingence dans la doctrine de Leibniz ;
on se rappelle le réle que jouait dans cette notion la nécessité hypothétique ; or, Kant voit un «
non-sens » dans la distinction entre la necessité absolue et la nécessité hypothétique : il ne peut
y avoir deux sortes de déterminisme ; il faudra donc faire de la liberté un aspect du
déterminisme, ce qui est un autre non-sens.

La seule base possible pour la démonstration de [’existence de Dieu (1763) conteste, dans
son principe, la preuve ontologique ; celle-ci congoit, en effet, I’existence comme un
enrichissement de 1’essence, comme un accomplissement de la possibilité p.s11 (Complementum
possibilitatis) ; I’étre parfait, qui a par définition I’essence la plus riche, doit donc exister :
argument qui prouverait trop, puisqu’il prouverait I’existence de tout étre parfait en son genre,
par exemple d’un monde parfait ; mais en réalité, il ne prouve rien, parce qu’il repose sur une
fausse idée de I’existence ; il est faux que I’existence, quand elle est dite d’une chose, enrichisse
en rien le concept de cette chose ; le contenu du concept reste le méme aprés comme avant ;
I’existence ne peut donc jamais étre trouvée analytiquement dans un concept pensé comme
possible. Kant frappe ici le rationalisme au point sensible : impossibilité de démontrer
rationnellement une existence. La nouvelle preuve qu’il admet ne descend pas du possible ou
essence comme principe a 1’existence de Dieu comme conséquence, mais remonte du possible
comme conséquence, a I’existence de Dieu comme principe ; car le possible ne peut étre pensé
comme tel que relativement a un étre existant, nécessaire (puisque, sans lui, le possible
deviendrait impossible), simple, immuable, éternel.

C’est la méme difficulté qui est visée dans |’ Essai sur l’introduction du concept de quantité
négative en philosophie. On sait I’effort de Wolff pour réduire le principe de raison suffisante
au principe de contradiction, donc les vérités de fait aux vérités de raison ; cette réduction
repose, selon Kant, sur une confusion ; il y a, en effet, deux sortes d’opposition : I’opposition
logique qui est entre un terme et la négation de ce terme ; 1’opposition réelle qui est entre deux
termes également positifs, comme deux forces qui s’équilibrent, deux poids qui, sur les
plateaux d’une balance, maintiennent le fléau vertical, en un mot deux termes dont I’un annule
I’effet de I’autre. Or, les rationalistes, confondant ces deux espéces d’opposition, croient a tort
que I’assertion d’un fait implique ou exclut logiquement 1’assertion d’un autre fait ;
logiquement, 1I’on peut, si I’on pose I’affirmation, en conclure la négation de la négation ; mais,
si deux termes sont positifs, « comment, parce que quelque chose existe, puis-je comprendre
p512 que quelque autre chose vienne a 1’existence ou cesse d’étre ? ». Or, c’est ce qui arrive
quand on emploie des mots comme cause et effet, force et action, qui paraissent supposer qu’un
fait est renfermé dans un autre.



Plus nets encore sont les Songes d’un visionnaire expliqués par les songes de la
métaphysique (1766). Le visionnaire est le Suédois Swedenborg, qui prétendait avoir développé
en lui le sens intime, commun a tous les hommes mais ignoré¢ d’eux, qui met en relation directe
avec le monde des esprits. Kant démontre que le métaphysicien qui, lui aussi, parle de réalités
spirituelles, ou bien doit en avoir une expérience directe, ou, sinon, se contenter d’en énoncer
des prédicats négatifs, et avouer qu’il n’en sait rien ; mais, dans le premier cas, il ne se distingue
pas de tous les fantasques et visionnaires qu’il affecte pourtant de mépriser ; dans le second
cas, la métaphysique devient ce qu’elle doit étre, la science des bornes de 1’esprit humain. Le
rationalisme est donc visionnaire ou critique : cette alternative suppose évidemment que toute
connaissance est fondée sur I’expérience ; tout ce que nous pouvons dire sur les causes, les
forces, les actions doit étre tiré de I’expérience ; or, nous n’avons aucune expérience d’une
action spirituelle, par exemple de la maniére dont ma volonté meut mon bras ou de ce que serait
la pensée indépendamment du corps.

Kant rassure d’ailleurs ceux qui lient notre destinée morale aux affirmations de la
métaphysique spiritualiste ; cette page, de vingt ans antérieure a la Critique de la raison
pratique, mérite d’étre citée : « On prétend d’ordinaire qu’une théorie rationnelle de la
spiritualité de I’ame est nécessaire pour se convaincre de son existence apres la mort, et que
celle-ci est nécessaire pour fonder une vie vertueuse... Quoi ! est-il bien d’étre vertueux,
seulement parce qu’il y a un autre monde, ou les actions ne seraient-elles pas plutot
récompensées parce qu’elles sont en soi bonnes et vertueuses ?... Il parait plus conforme a la
nature humaine et a la pureté des mceurs de psi3 fonder 1’attente du monde a venir sur les
sentiments d’une ame vertueuse, que de fonder sa vertu sur 1’espoir d’un autre monde. Telle
est la foi morale, dont la simplicité peut se dispenser de la subtilité du raisonnement et qui,
seule, convient a ’homme en son état actuel, en le conduisant sans détour a sa vraie fin. » On
entend ici un écho de la méditation de Rousseau comme, précédemment, de celle de Hume :
ces deux penseurs ont, I’un et 1’autre, ¢loigné Kant du rationalisme de Wolff.

Dans I’Essai sur [’évidence des principes de la théologie naturelle et de la morale (1764),
Kant, évidemment contre les wolffiens, avait insisté sur le danger qu’il y a a suivre la méthode
des mathématiques en philosophie ; tandis que le mathématicien part de définitions simples et
qu’il sait completes, puisqu’il en est ’auteur, la philosophie doit partir de données de
I’expérience, qui souvent sont vagues et confuses ; que I’on compare un concept défini, comme
celui d’un trillion, au concept philosophique, si mal défini, de la liberté ; les mathématiques
peuvent donc suivre une méthode synthétique et constructive, appuyée sur de solides points de
départ ; 1’analyse philosophique ne saurait arriver a des concepts qui permettraient une
construction de ce genre.

Jusqu’ici il semble que Kant oppose au rationalisme de Wolff I’empirisme régnant ; c’est
la période précritique qui n’est pas du tout, comme on dit souvent, rationaliste, mais empiriste.
Ce détachement de Leibniz et de Wolff vers cette époque est, chez les philosophes allemands,
tres général : Creuz (Versuch Uber die Seele, Francfort, 1754), qui est d’ailleurs incliné a des
vues mystiques sur le régne des esprits, dénonce 1’illusionnisme universel qui découle de la
théorie de Leibniz : « selon lui, tout ce que nous pensons, tout ce que nNous nous représentons,
quand un corps est présent a notre conscience, ce n’est que phénomene, illusion, fantasmagorie,
et bref, la nature nous parait étre une trompeuse Circé ». On voit d’autre part se disloquer
I’édifice leibnizien, se rompre 1’équilibre, si soigneusement établi, p514 entre la religion et la
morale ; Eberhard (Neue Apologie des Sokrates, 1772) soutient que la morale est indépendante
des croyances chrétiennes. D’autres reviennent, par-dela Leibniz, a Spinoza, comme Edelmann
(Gottlichkeit der Vernunft, 1741), ou a Malebranche comme Ploucquet, qui soutient



I’occasionalisme. Le célébre Mendelssohn, d’autre part, n’admet plus la parenté que les
wolffiens voyaient entre la métaphysique qui s’occupe de réalités, et les mathématiques qui
traitent de concepts possibles, dont il est interdit de conclure une réalité (Ueber die Evidenz in
metaphysischen Wissenschaften, 1764). Lossius (Physische Ursachen des Wahren, 1775) est
un empiriste décidé, qui trouve que « la théorie de la raison est une piéece de la théorie de 1’ame
et se rapporte a elle comme la métaphysique a la physique expérimentale... La théorie de
I’origine des concepts devrait étre considérée comme plus utile que les théories logiques ».
Tetens enfin, qui a d’ailleurs peut-étre subi, dans ses Philosophische Versuche tber die
menschliche Natur (1777) I’influence de la Dissertation que Kant écrivit en 1770, abandonne
I’empirisme associationniste ; mais ce n’est pas du tout pour revenir a Leibniz ; il attribue en
effet la connaissance & une synthése des impressions passives, synthése qui est « une activité
spontanée de I’entendement » ; les idées qui en dépendent « sont antérieures a 1’expérience ;
nous ne les apprenons pas par abstraction, et il ne dépend pas d’un exercice répété que ces
liaisons s’affaiblissent ».

I1l. — LA DISSERTATION DE 1770
@

Jusqu’ici Kant a donc seulement pris part au mouvement général de son époque. Les choses
vont changer de face en 1770 dans la dissertation latine Sur la forme et les principes du monde
sensible et du monde intelligible. Peut-étre la lecture des Nouveaux Essais, parus en 1765, est-
elle pour quelque chose dans le 515 retour au rationalisme que 1’on constate alors ; sans doute
il est non moins hostile a Wolff qu’auparavant ; mais le plan de la discussion change ; 1’idée
fondamentale de la Dissertation, ¢’est que la notion intellectuelle pure n’est pas plus réductible
a I'impression passive du sens, comme le veulent les empiristes, que la sensation n’est
réductible a une notion confuse, comme le disent Leibniz et Wolff ; c’est a cette derniére
réduction surtout que Kant attribue la décadence de la philosophie : « Je crains, écrit-il, que,
par cette distinction entre les choses sensibles et les choses intellectuelles (comme entre le
confus et le distinct), distinction qui, pour lui, n’est que logique, Wolff ait peut-étre aboli, au
grand dommage de la philosophie, la plus noble des parties de la philosophie antique, celle qui
discutait du caractere des phénomenes et des noumenes, et qu’il ait détourné les esprits de cette
recherche vers les minuties logiques. »

Ce sont les principes mémes de la monadologie leibnizienne qui sont en question : Leibniz
y était parti de cet axiome intellectuel que le composé suppose le simple et que I'univers est
fait de la synthése des simples. Or, cet axiome est inapplicable lorsqu’il s’agit de la réalité
sensible et que I’on veut effectuer in concreto les opérations qu’il implique ; jamais nous
n’aboutissons au simple a cause de la division a I’infini, qui n’est achevée en aucun temps ;
jamais nous n’achevons la synthese a cause du déroulement toujours inachevé de I’'univers dans
le temps. Mais comment ne pas voir ici une contradiction, puisque 1’axiome parait bien avoir
une valeur absolue ?

Si nous considérons les notions intellectuelles qui entrent en jeu dans I’axiome, celles de
tout, de simple, de composé, comme aussi les notions que Leibniz utilise dans sa Monadologie,
celles de possibilité, d’existence, de nécessité, de substance, de cause, nous verrons « qu’elles
n’entrent jamais, a titre de parties, dans aucune représentation sensible, et qu’elles n’ont pu en
étre tirées ». Leibniz a eu le tort de traiter des choses sensibles comme si elles étaient
intelligibles ; s’il en est ainsi, la difficulté qu’on ps16 rencontre touche non pas au concept
intellectuel de tout, mais aux conditions de I’intuition sensible. Par la sensibilité, en effet, nous



sommes seulement affectés par la présence d’un objet, si bien que la sensation n’atteint les
choses que comme elles apparaissent, comme phénoménes ; I’entendement saisit au contraire
les choses telles qu’elles sont. Cette distinction entre 1’affection passive du sens et le concept
de I’entendement restera capitale chez Kant : elle introduit dans nos facultés une coupure toute
différente de celles que 1’on connaissait jusqu’alors ; on rapportait aux sens le particulier, le
contingent, I’obscur, la vérité de fait, et a ’intelligence, ['universel, le nécessaire, le distinct, la
vérité de raison. Mais rien n’empéche, si la sensation est une affection, qu’il n’y ait dans la
sensibilité un élément universel, nécessaire et distinct ; car notre capacité d’étre affecté a une
structure déterminée, et cette structure est comme une forme ou une loi interne de 1’esprit selon
laguelle il coordonne ses impressions : tels sont le temps et 1’espace qui sont non pas, comme
1’a cru Leibniz, un ordre des choses successives et coexistantes, mais des formes a priori de la
sensibilité¢, des maniéres d’étre affecté. Il y a donc des sciences qui portent sur les choses
sensibles, et qui pourtant sont universelles, telles que la géométrie, science de 1’espace.

L’économie des pensées, dans la Dissertation est, en somme, assez différente de ce qu’elle
sera dans la Critique de la raison pure. La dissertation a découvert les principes de I’esthétique
transcendantale, ¢’est-a-dire la distinction de la sensibilité et de I’entendement, et les formes a
priori de la sensibilité ; mais il faut remarquer que cette distinction résulte ici de I’impossibilité
d’appliquer des concepts intellectuels aux choses sensibles, et de la contradiction qui en naitrait
si ces choses n’étaient essentiellement différentes des objets de I’intelligence. La pensée
critique de Kant, a ses débuts, nait donc dans I’atmosphére de ce qu’on appellera plus tard
I’antinomie, c¢’est-a-dire 1’énigme d’un monde qui devrait étre un tout et qui ne peut I’étre.

p517 Mais une distinction aussi tranchée soulevait des difficultés nouvelles, dont nous
voyons Kant préoccupé dans ses Lettres a Marcus Herz, le seul document qui nous renseigne
sur sa pensee pendant les dix années de réflexion qui ont précédeé la Critique. En effet, si I’on
comprend comment la représentation sensible a un objet qui lui correspond, puisqu’elle
consiste dans une affection de I’ame par un objet, il est beaucoup plus difficile de saisir
comment une notion de l’entendement peut avoir un objet. Comment puis-je affirmer
I’existence réelle de substances, de causes, en général d’objets répondant aux concepts de
I’entendement ? Car ces objets ne sont pas, comme dans le cas des sens, causes des
représentations ; notre entendement n’est pas non plus un intellectus archetypus, comme
I’entendement divin, qui produit ses objets. Comment se fait-il que ces notions qui apparaissent
comme des produits de mon esprit dans son isolement (sich isolierenden) donnent des lois aux
objets ? Car « dire seulement qu’un étre supérieur a sagement implanté en nous de tels concepts
et de tels principes, c’est subvertir la philosophie * ». ]

IV.— LE POINT DE VUE CRITIQUE.
@

Comment un objet peut-il répondre a un concept de I’entendement ? Telle est la question
qui a donné naissance a la révolution critique. Car il y a, en fait, des sciences ou des disciplines
philosophiques qui procedent en se servant de concepts de I’entendement, en dehors de toute
expérience et de toute impression sensible, et qui prétendent connaitre leur objet a priori. Telles
sont les mathématiques, la métaphysique, la morale, et méme, selon certains, 1’esthétique, qui
donne les lois du gotit. Toutes ces disciplines posent a 1’esprit le méme probléme ; et des 1771,
Kant a si bien saisi leur lien que, dans p.s18 1’ouvrage qu’il prépare alors sous le titre Limites de
la sensibilité et de la raison, il devait traiter de la métaphysique, de la théorie du godt et de la

! Lettre du 20 février 1772.



morale. Il est vrai que, d’aprés les conceptions régnantes, le caractére a priori de ces sciences
s’expliquerait facilement : ces sciences, en tant qu’elles sont pures et non empiriques,
consisteraient, en effet, uniquement dans 1’analyse des concepts donnés, sans autre principe
que celui de contradiction : la mathématique est une promotion de la logique, aussi bien pour
Hume que pour Leibniz ; quant a la métaphysique et a la morale, elles imitent en tout, selon
I’école de Wolff, la méthode des mathématiques ; ou bien, selon Hume, elles n’y sont pas
réductibles, mais alors elles perdent entiérement tout caractére a priori, et le scepticisme est la
seule issue.

Or, la solution leibnizienne n’est qu’apparente, car par ’analyse d’un concept on peut
expliciter les connaissances déja posseédées, mais non pas acqueérir de connaissances nouvelles,
comme prétendent le faire mathématicien ou métaphysicien ; dire ce que contient le concept,
ce n’est pas donner au concept un objet. Cette solution prépare d’ailleurs le scepticisme de
Hume ; Hume a en effet prouvé, d’une maniére irréfutable, selon Kant, que le principe : tout ce
qui arrive a une cause, n’était pas analytiquement démontrable ; il n’y a donc pas d’autre
ressource que de le dériver de I’expérience et d’attribuer sa nécessité (ce qui est, en réalité, la
nier) a une habitude subjective. Toute proposition a priori est analytique (c’est-a-dire que
I’attribut est renfermé implicitement dans le sujet) ; toute proposition synthétique (c’est-a-dire
celle ou I’attribut ne fait pas partie du sujet, comme : I’or fond a 1100 degrés) est a posteriori
ou fondée sur I’expérience, telle est, en langage kantien, la thése de Leibniz, qui, au fond,
revient a refuser tout objet a I’entendement et par conséquent a nier le probléme critique.

Ce probléme ne se pose que s’il y a des propositions synthétiques a priori, c’est-a-dire des
propositions qui étendent notre p.519 connaissance, sans pourtant s’appuyer sur I’expérience ; or,
telles sont les propositions des mathématiques, de la partie pure de la physique, de la
métaphysique ; une proposition telle que 7+5=12, suppose 1’acte synthetique par lequel nous
construisons le nombre 12 avec les unités comprises dans les nombres 7 et 5 ; un axiome tel
que : la ligne droite est le plus court chemin d’un point a un autre, est bien une synthese, puisque
la notion de quantité (le plus court chemin) n’est point comprise analytiquement dans
I’impression purement qualitative de la rectitude d’une ligne. Le principe de causalité, (c’est la
thése de Hume qui, du propre aveu de Kant, lui a donné 1’éveil) est une synthese. Enfin, il est
évident que la métaphysique prétend, en dehors de toute expérience, étendre nos connaissances
sur I’ame, sur le monde et sur Dieu, et que la morale nous prescrit des lois qui ne sont pas
fondées sur la simple analyse de la nature humaine. Or, toutes ces synthéses sont a priori,
puisqu’elles sont universelles et nécessaires, tandis que 1’expérience ne nous donne rien que du
particulier et du contingent. La raison (c’est-a-dire, ici, la faculté des connaissances a priori) a
donc non pas seulement un usage logique, réglé par le principe de contradiction, mais un usage
réel.

Qu’est-ce qui fait la légitimité de cet usage, c’est-a-dire comment des propositions
synthétiques a priori sont-elles possibles ? C’est 1a I’objet de la Critique de la Raison pure, ou

les diverses synthéses a priori, en mathématiques, en physique pure, en métaphysique
comparaissent en quelque sorte devant la raison, pour que leurs titres soient verifies.

V. — LA CRITIQUE DE LA RAISON PURE : L’ESTHETIQUE
@

Il ne parait pas douteux que Kant a pris pour type de la connaissance 1’aspect de la
connaissance qu’avait rendu familier la physique de Newton : d’une part une série
d’expériences p.s20 €parses, acquises indépendamment I’une de 1’autre ; d’autre part un concept



ou une loi que découvre I’esprit et qui crée la liaison ou 1’unité entre ces expériences ; d’une
part donc des matériaux passivement accumulés, d’autre part une intelligence active qui lie
entre elles ces expériences pour les penser.

Supposons que 1’on veuille décrire 1’allure générale et fixer les cadres de ce procédé de
connaissance : supposons que I’on prenne, dans leur abstraction pure, la donnée passive
s’éparpillant en pure diversité, I’entendement actif et la synthése du divers par cet entendement,
I’on sera bien pres d’avoir les €éléments essentiels de I’Esthétique transcendantale et de
I’ Analytique transcendantale, ¢’est-a-dire des deux premieres parties de la Critique de la raison
pure. Kant a essayé de justifier, de montrer comme 1’essence méme de la connaissance, de
porter a 1’absolu cet aspect de la connaissance qui avait connu, dés la fin du XVII® siecle, de
tels succes.

De la le caractére transcendantal et non psychologique de sa recherche ; transcendantal,
c’est-a-dire que les facultés sont considérées non en elles-mémes, mais dans les connaissances
a priori qu’elles rendent possibles. La sensibilité n’est point la connaissance des choses
sensibles, pas plus que I’entendement n’est la connaissance intellectuelle des idées ; la
sensibilité est la faculté qui donne le divers, sans liaison, éparpillé dans 1’espace et dans le
temps, et I’entendement est la faculté qui lie et qui synthétise ce divers. Entendement et
sensibilité n’ont pas chacun leur objet propre, placé a des plans distincts ; ils concourent, chacun
pour leur part, a la connaissance de I’objet.

D’ou la division de I’ouvrage en Esthétique transcendantale et Analytique transcendantale,
I’une étudiant ce qu’il y a d’a priori et d’universel dans la diversité du donné, 1’autre étudiant,
sous sa forme la plus abstraite et la plus pure, I’opération de I’entendement qui 1’unifie.

Pour concevoir I’objet de I’Esthétique transcendantale, essayons de nous représenter, en le
vidant de toute qualité 521 sensible qui le particularise, 1’éparpillement du divers donné a la
sensibilité ; il restera alors les formes selon lesquelles ce divers est éparpillé, a savoir I’espace
et le temps, I’espace, forme du sens externe, selon lequel le divers se juxtapose, le temps, forme
du sens intime, selon lequel le divers se succede : entendons le temps et I’espace purs, ¢’est-a-
dire non seulement privés de tout contenu que la matiére de la sensibilité leur donnera, mais
surtout privés de toute unité, qui ne peut leur étre conférée que par I’entendement ; ainsi,
concevoir une grandeur dans I’espace, ce n’est plus concevoir 1’espace pur, puisque cette
grandeur ne peut étre saisie que grace a une opération synthétique de 1’entendement, unifiant
d’une certaine maniere le divers de ’espace. Mis a part de la maticre et de 1’unification de
I’entendement, espace et temps nous apparaitront comme les formes a priori de la sensibilité,
qui sont les conditions nécessaires de toute intuition sensible.

Ce divers n’a, pris en lui-méme et abstraitement, aucune tendance interne a I’unification.
Le temps kantien, pur divers, est tout autre que le temps platonicien, cette image de 1’éternite,
cette diversité ordonnée selon les mouvements des planétes ; 1’espace kantien est tout autre
chose que cette espéce de réseau ou, selon Aristote, les choses ont leur place marquée ; c’est le
divers complétement homogene de la géométrie et de la mécanique. C’est proprement cet
éparpillement rigoureux, dont on voit la place nécessaire dans la pensée kantienne, que Kant a
désigné sous le nom d’idéalité du temps et de 1’espace. Idéalité, c’est-a-dire irréalité, si I’on
entend par réalité une chose existant en soi ; car une chose existant en soi a nécessairement son
unité en soi, indépendamment de I’opération de I’entendement : si I’espace et le temps sont
pure diversité, ils deviennent des phénomenes. Cette théorie de I’idéalité de 1’espace vient se
souder, d’'une manicre quelque peu artificielle, a la theése, si souvent développée par les
sceptiques, que nous ne connaissons des choses que les impressions qu’elles produisent en
notre ame, ps22 c’est-a-dire les choses non telles qu’elles sont en elles-mémes, mais telles



qu’elles nous apparaissent. Au total, le divers de la sensibilité, que I’entendement aura a unifier
pour créer une connaissance, contient, a titre de matiére empirique, les impressions sensibles
et, a titre de condition transcendantale, les formes pures de 1’espace et du temps : le
phénoménisme ou idéalisme de Kant consiste dans 1’affirmation que I’entendement n’agit, dans
son ceuvre unificatrice, que sur le divers de I’intuition sensible, ¢’est-a-dire sur des phénomenes
; nous voyons comment le phénoménisme (et avec lui le caractere purement intuitif, non
conceptuel, du temps et de ’espace) est, dans sa théorie de la connaissance, une piéce
indispensable sans laquelle disparaitrait le role unificateur et actif de I’entendement, et nous
voyons aussi que ce phénoménisme est fondé uniquement sur I’esthétique transcendantale et
non, comme on le dit parfois par erreur, sur I’analytique.

VI.— LA CRITIQUE DE LA RAISON PURE :
L’ANALYTIQUE
@

L’Analytique transcendantale étudie la formation de 1’objet de la connaissance par le
pouvoir unificateur de I’entendement : le centre en est donc la Déduction transcendantale des
concepts de I’entendement ou Kant prouve qu’un objet d’expérience ne peut exister pour nous,
s’il n’y a une synthése a priori du divers de la sensibilité par I’entendement. Le reste n’en est
que la préparation ou la conséquence et risque parfois de cacher I’essentiel sous des
développements enchevétrés.

D’abord la préparation : I’entendement est la faculté des concepts : nous savons que le
concept réunit et unifie des intuitions ; représentons-nous cette fonction de liaison le plus
abstraitement possible, indépendante de toute la matiere empirique a laquelle elle peut
s’appliquer, nous aurons le concept a priori de 1’entendement, condition universelle et
nécessaire de ps23 I’opération de liaison. Mais il y a ici une difficulté particuliére qui rend
nécessaires les préliminaires dont nous parlons maintenant : c’est qu’il y a plusieurs concepts
a priori ou catégories ; I’entendement ne lie pas en général ; il lie selon tel ou tel concept a
priori ; par exemple, détermine-t-il la grandeur d’une ligne, il lie le divers de I’espace selon le
concept d’une quantité ; détermine-t-il I’intensité de la chaleur, il relie les données de la
sensibilité sous le concept de la qualité ; saisit-il la succession nécessaire des phénomenes, ¢’est
le concept de causalité qu’il emploie. En chacun de ces cas il lie, mais ce sont des liaisons de
nature diverse. Or, la déduction transcendantale montre bien la nécessité de I’unité synthétique
en général, mais elle n’a pas du tout a découvrir, selon Kant, les concepts selon lesquels la
liaison se fait. D’autre part, il estime qu’on ne saurait, comme Aristote, abandonner au pur
empirisme la découverte des catégories : reste donc a trouver un fil conducteur qui en permette
a priori une complete énumération. Ce fil conducteur, Kant pense ’avoir trouvé grace a la
remarque suivante : les jugements, étudiés par les logiciens ont une forme logique qui permet
de les classer en quatre groupes de trois : jugements de quantité (universels, particuliers,
singuliers), de qualité (affirmatifs, négatifs, indéfinis), de relation (catégoriques, hypothétiques,
disjonctifs), de modalité (problématiques, assertoriques, apodictiques) ; ce tableau montre
I’ensemble des fonctions de I’entendement dans son usage logique, chacune de ces fonctions
donnant I’unité aux représentations qui entrent dans le jugement ; si nous imaginons la méme
fonction d’unification s’appliquant au divers de I’intuition, nous obtiendrons autant de concepts
universels d’objets ou catégories, les catégories de quantité (unité, pluralité, totalité), de qualité
(réalite, négation, limitation), de relation (substance et accident, cause et effet, liaison
réciprogue), de modalité (possibilité, existence, nécessité).



Quelle que soit la valeur de ce classement des catégories (on a fait souvent remarquer le
caractére artificiel de la table des ps24 jugements et surtout de leur correspondance aux
catégories), la partie centrale de 1’ Analytique, la déduction, en est indépendante, et on pourrait
modifier ou supprimer celle-1a sans changer un mot a celle-ci. De cette Déduction, Kant a donné
deux rédactions, entiérement différentes, dans la premiere et dans la seconde édition (1781 et
1788).

L’expérience est un tout (ein Ganzes) ; et ou il y a des représentations isolées, il n’y a pas
d’expérience ; or la sensibilité ne donne que du divers éparpillé ; donc il faut, pour qu’il y ait
expérience, qu’une activité spontanée lie ce divers, et si nous considérons le divers a priori de
la sensibilité (espace et temps), la spontanéité de 1’entendement s’appliquant (suivant les
catégories) a ce divers a priori nous donnera a priori les conditions de toute expérience : telle
est I’idée centrale de la déduction.

Dans la premicre édition, Kant n’a cru pouvoir expliquer sa pensée que par une sorte de
parallélisme entre les conditions ou phases psychologiques de la connaissance des objets et ses
conditions transcendantales. Pour connaitre un tout dont les parties se succédent dans le temps,
il faut appréhender d’ensemble toutes ses parties successives (synthése de 1’appréhension) ;
tout objet est composé pour nous de parties actuellement données et de parties non données qui
leur ont été liées dans 1’expérience passée ; pour le connaitre, il faut donc que I’imagination
passe du donné au non donné et reproduise celuici (synthése reproductrice de I’imagination) ;
ces divers ¢léments ne forment pas pourtant encore un objet unique, 8 moins d’étre saisis sous
un seul et méme concept : de I’or, une maison, etc. (synthése de la récognition dans le concept).
Supposons maintenant que, au lieu de considérer la matiére des représentations sensibles, nous
envisagions seulement le divers a priori du temps qui en est la condition nécessaire : nous
aurons, vis-a-vis du divers du temps, autant de syntheses transcendantales, qui seront la
condition des syntheses empiriques que nous avons décrites : une synthése transcendantale de
I’appréhension qui ps2s lie les moments divers du temps ; une synthese transcendantale de la
reproduction de I’imagination, qui, a chaque instant du temps, reproduit les moments passes
(comme, si je tire une ligne, cette ligne n’existe pour moi que si, a chaque point, je reproduis
en imagination les portions que j’en ai déja tirées) ; enfin une synthése transcendantale de la
récognition dans le concept, dont I’exposé, un peu confus, a dit amener Kant au remaniement
de la seconde édition, qui en a gardé 1’essentiel sous une forme bien plus claire, et méme y a
réduit, a vrai dire, toute la déduction.

Car, dans la seconde rédaction, Kant s’est enticrement débarrassé de cet échafaudage
psychologique, qu’il avait jugé indispensable dans la premiére : 1’exposé commence
précisément ou nous avons achevé celui de la premiere, sans pourtant qu’aucune préface soit
jugée nécessaire, et il n’est plus question des diverses phases de la synthese. Mais, pour bien le
comprendre, une remarque préliminaire est indispensable : le but de Kant est de démontrer la
nécessité de ’emploi des catégories comme principe de liaison du divers de la sensibilité pour
fournir un objet d’expérience ; on pourrait considérer ce but comme atteint en montrant que,
grace a I’emploi des catégories, le divers de la sensibilité, en lui-méme éparpillé et désordonnég,
qui n’est « rien qu’un jeu aveugle de représentations, moins qu’un songe », devient tel que nos
affections se suivent selon un ordre universel et nécessaire, ordre qui constitue a proprement
parler leur objectivité ; par exemple le concept d’une cause est celui d’une syntheése nécessaire
de ce qui suit avec ce qui précede. Or, ce n’est pas encore la la déduction, la catégorie n’est pas
justifiée par le role qu’elle joue en fait : la déduction pose une question de droit, non une
question de fait.



La catégorie ou concept a priori n’est pas, en effet, le point de départ le plus élevé de la
connaissance : la catégorie est une liaison, et la liaison suppose, avant elle, I’unité ; « I’'idée de
cette unité ne peut donc naitre de la liaison ; bien plus, c’est en p.s26 s’ajoutant a la représentation
du divers que I’unité rend possible le concept de liaison ». Avant que mes représentations soient
liées, il faut d’abord qu’elles soient miennes : « le je pense doit donc pouvoir accompagner
toutes mes représentations ; autrement il y aurait en moi quelque chose de représenté qui ne
serait pas pensé, autant dire, dont la représentation serait impossible ou du moins ne serait rien
pour moi ». Le je pense est un acte de la spontanéité qui précéde tous les actes de I’entendement,
une aperception pure et originaire qui accompagne toutes les perceptions empiriques ; en lui,
s’exprime 1’unité de la conscience du moi a travers toutes les représentations, que 1’on peut
appeler unité transcendantale, en ce sens qu’elle rend possible toute connaissance. Mais il faut
insister surtout sur ce point que 1’unité du je pense a travers toutes nos représentations est une
proposition analytique et méme identique. La déduction consiste proprement a montrer que sur
cette proposition identique est fondée la nécessité de la liaison synthétique a priori selon les
catégories : I'unité de la conscience disparait, a moins que le divers de I’intuition ne se lie en
concepts d’objets ; supposez une simple succession d’affections, le je pense ne se reconnaitra
pas le méme, a chacune des affections : il ne se reconnaitra le méme dans les représentations
successives que si, dans cette succession, il y a liaison universelle et nécessaire, ¢’est-a-dire
objective ; cette liaison est a son tour impossible si elle ne se fait selon les concepts a priori de
I’entendement. Il n’y a donc pas d’unité de la conscience sans unité de son objet (ou plutot,
comme par essence 1’objet est un) sans objet, ou, comme s’exprime Kant, « toutes les intuitions
sensibles sont soumises aux catégories comme aux seules conditions sous lesquelles le divers
de I’intuition peut s’unir en une conscience ». Dés que 1’on pose dans 1’esprit le divers de
I’intuition, 1’unité du je pense entraine, par une nécessité logique, la construction de la réalité
objective. La nécessité des syntheses est ainsi deduite analytiquement, ce qui constitue une
veéritable démonstration.

p.527 La déduction transcendantale esquisse un de ces mouvements dialectiques si familiers
a I’esprit allemand et que la méditation de la Critique a fait beaucoup pour réintroduire chez
les métaphysiciens postérieurs : I’'unité du moi se perdrait dans le divers de I’intuition, s’il
n’opérait la synthese de ce divers a I’aide des catégories. Il faut prendre d’ailleurs tous ces actes
et opérations de I’entendement en un sens transcendantal, c¢’est-a-dire comme antérieurs a
I’expérience dont ils sont la condition : le Ich qui affirme n’est pas le moi empirique connu par
le sens intime a travers la forme du temps, mais le moi transcendantal, qui en est la condition
stable et permanente, comme les actes purs de I’entendement n’ont pas lieu sur des objets
donnés dans I’expérience, puisqu’ils sont les actes constitutifs des objets qui peuvent nous étre
donnés.

Apres avoir montré pourquoi la spontanéité de I’entendement lie le divers de la sensibilite,
il faut montrer comment se fait cette liaison, comment le divers de I’intuition se subsume sous
le concept a priori : c’est le reste de 1’ Analytique, la théorie du jugement transcendantal (le
jugement consistant en effet a saisir un objet d’intuition comme cas particulier d’un concept) ;

Kant rencontre ici une difficulté particuliére qui achevera de mettre en lumiére le point de
vue transcendantal. Dans la connaissance effective, pour savoir si un objet d’intuition est un
cas particulier d’un concept, on recherche si les caractéres du concept se retrouvent dans I’objet
; ¢’est ainsi par exemple que I’on constate que la pesanteur terrestre, les marées, le mouvement
des astres sont des cas particuliers de I’attraction universelle. Mais Kant, portant a 1’absolu,
comme on I’a dit, ce type de connaissance, a isolé d’une part le concept pur, I’unité sans aucun
contenu intuitif, d’autre part I’intuition pure, le divers éparpillé, qui n’a plus rien qui I’apparente



au concept, rien qui appelle ’acte intellectuel : I’hétérogénéité de 1’entendement et de la
sensibilité rend donc, semble-t-il, impossible & résoudre un probléme que la déduction ps2s
transcendantale ordonne de résoudre. La solution de Kant est le schématisme transcendantal :
on appelle scheme la régle selon laquelle on peut construire les images correspondant a un
concept ; le scheme de la circonférence sera la regle de construction de toutes les circonférences
possibles ; le schéme n’est ni le concept de I’entendement ni I’image de la sensibilité, mais
I’intermédiaire entre les deux, le produit de I’imagination. Le probléme ne peut donc étre résolu
que si, entre I’entendement pur et I’intuition pure, on découvre un schéme également pur ou
transcendantal.

Qu’est-ce donc que ce scheme ? Le caractére le plus apparent de la réponse a cette question,
c’est le role qu’y joue le temps : selon [’Esthétique, le temps est, comme ’espace, diversité
pure a priori, forme du sens interne comme 1’espace est forme du sens externe ; le temps a
cependant sur 1’espace une sorte de prééminence ; I’appréhension d’un objet dans 1’espace, par
exemple celle d’'une maison, ne saurait avoir lieu que par synthése successive des parties ; le
temps devient alors la condition universelle d’appréhension des objets dans 1’espace : c’est lui
qui nous permet d’appréhender une grandeur spatiale en ajoutant une unité a une unité, et de
donner ainsi un objet a la catégorie de quantité ; et cet exemple doit nous montrer ce qu’est le
schéme transcendantal : une régle dans I’appréhension successive du divers de I’intuition. Le
nombre qui est I’addition successive d’un a un est ainsi le schéme de la catégorie de quantité ;
le temps rempli par la sensation est le schéeme de la réalité ; vide de sensation, il est le scheme
de la négation : la persistance du réel dans le temps est le scheme de la substance ; la succession
constante, celui de la causalité ; la simultanéité réguliere, celui de ’action réciproque ; le
scheme des catégories de la modalité est, pour la possibilité, I’accord avec les conditions
actuelles de ce qui remplit le temps (le réel excluant 1’existence simultanée de son opposé),
pour la réalité, I’existence d’un objet en un temps déterminé, pour la nécessité, I’existence en
tous les temps.

p529 Le schématisme fait concevoir la possibilité des objets de 1’entendement pur dans
I’intuition sensible. L analytique des principes, qui vient ensuite, démontre la nécessité de ces
objets comme conditions de toute expérience possible : Kant, suivant le fil des catégories,
démontrera donc que nous ne pouvons avoir I’expérience d’objets que si nos intuitions sont des
quantités extensives (axiomes de I’intuition), si le réel y a pour nous une quantité intensive
(anticipations de la perception), si nous nous représentons une liaison nécessaire entre nos
perceptions (analogies de 1’expérience, ou il est démontré que la substance persiste, que les
changements s’operent selon la loi des causes et des effets, que toutes les substances sont en
action réciproque), si enfin nous nous représentons les choses comme possibles, réelles ou
nécessaires (postulats de la pensée empirique). Le principe de ces demonstrations est celui
méme de toute la Critique : il est impossible que nous connaissions une chose par la pure
catégorie qui est la pensée vide d’un objet, il y faut I’intuition sensible.

Les principes expriment en somme ce que le je pense exige de I’intuition pour rester
identique a lui-méme. Voici, par exemple, I’essentiel de la démonstration de la deuxiéme
analogie de I’expérience, concernant le principe de causalité : il y a en moi une succession
subjective de phénomeénes ; cette succession, étant subjective, est pleinement indéterminée et
tout a fait arbitraire, sans aucun principe de liaison ; elle n’est pas pensable ; pour qu’elle soit
pensable, il faut qu’on puisse la déduire d’une succession objective de phénomeénes, c’est-a-
dire d’une succession ou chaque changement succede au changement précédent selon une régle,
si bien que la position de chaque événement dans le temps est fixée d’une maniere universelle
et nécessaire.



Mais si toute I’Analytique consiste ainsi a démontrer ce qui est exigé de 1’intuition sensible
pour qu’il soit satisfait a I’unité du je pense, explique-t-elle cette infinie docilité de I’intuition
a se plier aux exigences de I’entendement ? Kant admet ps30 qu’il pourrait n’en étre pas ainsi :
« Il se pourrait fort bien, écrit-il, que les phénomeénes fussent de telle sorte que 1’entendement
ne les trouvat pas conformes aux conditions de son unité, et que tout fat dans le désordre, que,
par exemple, dans la succession des phénoménes rien ne s’offrit qui rendit possible la régle de
la synthese et correspondit aux concepts de cause et d’effet, si bien que ce concept serait tout a
fait vide, nul et sans signification. » Sans doute, Kant a cru écarter décidément le danger par la
déduction transcendantale, en faisant reposer la nécessité des synthéses sur une proposition
identique. Mais cette nécessité n’est au fond qu’hypothétique : un monde pensable sera un
monde ou I’intuition est soumise a la catégorie ; mais pourquoi doit-il y avoir un monde
pensable ? Sans doute, on pourrait dire que I'intuition offre a la pensée un simple divers
éparpillé infiniment malléable, et c’est bien ce que veut dire Kant, lorsqu’il répéte avec
insistance que nous ne connaissons que des phénomenes et non des choses en soi, ¢’est-a-dire
des choses qui ont une structure et une réalité, indépendamment de la maniére dont 1’esprit est
affecté. Mais si nous considérons la derniére partie de 1’ Analytique, a savoir le schématisme et
I’analytique des principes, nous y verrons que Kant est contraint, par les difficultés qu’il
rencontre, d’accorder aux intuitions sensibles a priori cette structure que 1’Esthétique, avec son
pur éparpillement, parait leur refuser : nous songeons ici au role singulier du temps ; dans le
schématisme, il est li¢ a la pensée d’une maniére plus intime que I’espace, et des caractéres
purement intuitifs, succession constante, simultanéité, servent de scheme au concept qui,
pourtant, ne les a nullement produits ; dans I’Analytique des principes, Kant établit une
distinction entre les deux premiers groupes de principes, concernant la structure mathématique
des choses, les caractéres par ou nous les pensons comme des grandeurs, et les deux derniers
groupes qui nous font saisir dans les choses une liaison dynamique : les deux premiers groupes
sont appelés ps31 principes constitutifs, parce qu’ils disent ce que sont les choses, les deux
derniers, principes régulateurs, parce qu’ils nous disent selon quelles régles les choses arrivent
a I’existence ou y restent. Or, cette distinction repose uniquement sur un caractére du temps,
dont il est fait abstraction dans les principes constitutifs, tandis qu’il en est tenu compte dans
les principes régulateurs : ce caractére, c’est I’irréversibilité du cours du temps : dans les
principes mathématiques, le temps n’intervient que dans I’appréhension successive de choses
coexistantes, et ¢’est pourquoi il n’est pas tenu compte de I’irréversibilité du temps dans la
détermination de ces choses mémes ; dans les principes dynamiques ou régulateurs, le
changement (ou permanence) dans le temps appartient aux choses elles-mémes, et le fait d’étre
dans le temps leur impose un ordre de succession, complétement indépendant du fait d’étre
pensees. Kant ne peut donc maintenir jusqu’au bout le point de vue abstrait qui est le sien :
trouver dans la pensée seule la structure des choses, dans I’intuition seule, les matériaux de
cette structure, chose impossible car les matériaux eux-mémes ont une structure.

Le je pense ne s’affirme donc qu’en constituant une réalité objective : par la Kant distingue
profondément son idéalisme de I’idéalisme qu’il réfute a la fin de I’ Analytique, dans la seconde
édition de la Critique, ’idéalisme de Berkeley, qu’on ’avait accusé de faire revivre ; car selon
lui Berkeley (comme Descartes, dans la phase de sa philosophie que 1’on peut appeler idéalisme
problématique, lorsque, ayant posé le Cogito, il doute encore du monde extérieur) a tort
d’admettre que le sens intime, la conscience de ma propre existence, peut étre posé, sans que
soit posée en méme temps 1’existence des objets dans 1’espace hors de moi : dans le temps pur,
tout fuit, tout s’échappe, tout s’évanouit, et la conscience méme de mon existence disparaitrait,
si je ne percevais en dehors de moi une réalité permanente, qui est la condition méme de la
détermination de mon existence dans le temps. Trait remarquable, 532 constant chez Kant : ses



considérations sur le je pense et le sens intime n’aboutissent pas au recueillement d’une pensée
qui cherche a se posséder dans sa pureté ; elles ne servent qu’a faire rebondir I’esprit vers
I’objet, a faire voir en 1’objet une condition et non un obstacle pour la pensée.

C’est en ce sens que son idéalisme est transcendantal (c’est-a-dire qu’il trouve dans la
penseée moins la pensée méme que les conditions a priori de I’objet), et non pas subjectif,
comme celui qui réduit seulement 1’objectif au subjectif ; aussi cet idéalisme est-il en un sens
un réalisme, un « réalisme empirique » qui admet la réalit¢ des objets a titre d’objets
d’expérience, c’est-a-dire 1’universalité et la nécessité des liaisons par lesquelles ils sont
constitues.

Ce realisme pose chez Kant un probléme difficile, celui de la chose en soi ; nous avons vu
plus haut comment la réalité des objets de connaissance était celle de phénomenes : les choses
telles qu’elles sont en elles-mémes sont hors du champ de I’expérience possible. Pourtant Kant
admet I’existence de ces choses inconnaissables, et il y est conduit par deux voies distinctes :
la chose en soi, c’est d’abord 1I’x inconnaissable qui est la contrepartie et le fondement des
phénomeénes : mais c’est aussi le « nouméne » ou intelligible, c’est-a-dire la réalité en tant
qu’elle est connue par I’intelligence seulement : pour comprendre la portée du mot noumene,
il faut se souvenir que les catégories sont des concepts d’objets en général, et que c’est
seulement dans notre mode humain de connaitre que ces concepts sont vides et ont besoin d’une
intuition sensible pour trouver un objet ; si bien que notre entendement n’a d’usage que
relativement a des objets d’expérience possibles, a des phénomeénes ; un entendement, a qui il
suffirait de penser un concept pour connaitre son objet, un entendement intuitif, usant des
mémes concepts que nous, connaitrait des noumenes, par exemple une substance qui ne serait
pas simplement une réalité permanente dans le temps, une cause qui ne serait pas seulement un
p.533 événement qu’un autre événement suit dans le temps selon une régle ; mais d’une pareille
substance, d’une pareille cause, nous ne pouvons avoir qu’une connaissance purement
négative.

L’Analytique, étant une critique, détermine seulement les principes généraux de la
connaissance des objets. Mais elle est tout entiére orientée vers une métaphysique de la nature,
c’est-a-dire vers une discipline qui dégagera de cette critique tout ce que nous pouvons
connaitre a priori des objets. C’est dans les Principes métaphysiques de la physique (1786),
que Kant indique jusqu’ou peut et doit s’étendre cette connaissance. Le principe fondamental,
c’est que la matiére n’« occupe » pas seulement 1’espace, mais encore le « remplit », ¢’est-a-
dire oppose une résistance a toute autre matiere qui tendrait a I’occuper. Or, il est impossible
qu’elle remplisse un espace si on ne lui attribue une force répulsive, qui tende a écarter les
parties les unes des autres. Mais, si elle est douée seulement de cette force, elle se dissipera
nécessairement dans 1’espace ; il faut donc que la force répulsive soit équilibrée par une force
d’attraction qui arréte, au-dela d’une certaine limite, la dissipation ; cette force d’attraction, a
son tour, ne peut appartenir toute seule a la matiére, sans quoi elle serait réduite a un point.
Enfin, on ne peut se figurer ces forces d’attraction et de répulsion comme agissant entre des
corpuscules déja existants et donnés, car le probleme reculerait seulement, et il faudrait
demander comment ce corpuscule remplit 1’espace : la maticre est continue. S’il en est ainsi, il
ne faut pas dire que la matiere est douée de ces deux forces, mais bien qu’on la « construit »
avec ces deux forces, et qu’elle n’est rien dans son intimité, que la limitation réciproque de
I’attraction et de la répulsion.



VIl — LA CRITIQUE DE LA RAISON PURE : LA DIALECTIQUE
TRANSCENDANTALE

@

Si la métaphysique se donne comme une connaissance des choses en soi et des noumenes,
il semblerait que I’Analytique et ps3s I’Esthétique, en montrant que la chose en soi est
inconnaissable, sont une suffisante critique de la métaphysique et rendent inutile la derniére
section de la Critique, la Dialectique transcendantale ou Kant examine successivement les trois
parties de la métaphysique wolffienne : psychologie, cosmologie et théologie rationnelles.

En réalité, cette section de I’ceuvre est fort composite : nous verrons que le principe de sa
critique n’y est pas toujours le méme, que, dans la critique de la psychologie rationnelle, il
montre que les affirmations des métaphysiciens sur I’ame substance sont dues a leur ignorance
de I’Analytique, tandis que les critiques de la cosmologie et de la théologie subsisteraient,
méme si I’Analytique n’était pas du tout connue. A cette anomalie correspond cette
circonstance historique, que Kant parait avoir admis fort longtemps la valeur de la psychologie
rationnelle, qu’il exposait encore dans son Cours de 1775 a 1779, que par conséquent la critique
qu’il en a faite est postérieure aux découvertes de I’ Analytique, tandis que les critiques de la
cosmologie et de la théologie ne font que reproduire, pour 1’essentiel, des opuscules bien
antérieurs de la période précritique.

Si Kant a donné une pareille place a la dialectique, c’est que, sans elle, ’exposé des
prétentions de la raison serait inachevé. Ce que Kant critique sous le nom de métaphysique, ce
ne sont pas des doctrines qui ont eu une existence historique ; il croit au contraire que les
affirmations des métaphysiciens ne dérivent ni de 1’expérience, ni du sentiment, ni d’aucun
facteur accidentel comme 1’état des sciences, mais qu’elles forment un systeme qui découle de
la nature méme de la raison, qui est universel et nécessaire, et que 1’on peut, que 1’on doit
construire a priori. On voit la portée positive et I’importance historique de cette thése sur la
nature de la métaphysique, theése qui survivra a la critique qu’il fait de cette méme
métaphysique.

p.535 Comment la raison a-t-elle produit la métaphysique ? L’entendement est la faculté des
concepts ; le jugement subsume une intuition sous un concept ; le raisonnement fait voir enfin,
grace au moyen terme, a quelle condition la subsomption est l1égitime : le raisonnement va donc
du conditionné a la condition. Mais dans ce passage, y a-t-il un arrét possible, c’est-a-dire
arrive-t-on a une condition derniére qui ne soit plus elle-méme conditionnée ? C’est 1a la
prétention de la raison, qui, au sens spécial du mot utilisé dans toute la Dialectique, signifie
non pas en genéral la faculté de connaitre a priori, mais la faculté de saisir a priori
I’inconditionné ; le conditionné ne trouverait jamais 1’explication intégrale, exigée par la raison,
si la régression allait a ’infini. Il est ais¢ aussi de faire un tableau a priori de tous les
inconditionnés ou Idées de la raison : comme la Raison rapporte des conditionnés a une
condition, il suffira de prendre les trois catégories de relation pour saisir a priori toutes les
formes de rapport possibles ; or, on rapporte un accident a une substance (relation catégorique),
un événement a un autre (relation hypothétique) ; enfin toutes les substances les unes aux autres
(action réciproque), d’ou trois inconditionnés : la substance pensante ou sujet qui n’est que
sujet et non plus attribut, le monde, synthése compléte des événements, Dieu qui est 1’absolu
inconditionné, condition de tous les objets en général ; d’ou enfin la division de la métaphysique
en ses trois parties traditionnelles depuis Wolff : psychologie, cosmologie, theologie ; leur regle
essentielle et commune c’est de déduire leurs affirmations uniquement de la raison.



D’abord la psychologie rationnelle : on sait comment Descartes avait déduit du Cogito la
substantialité de I’ame, sa spiritualité, son unité. Ce spiritualisme cartésien forme en somme la
base de la psychologie rationnelle, telle que Kant la comprend. On sait quelle portée il a lui-
méme donnée au je pense dans la seconde édition de 1’ Analytique surtout : le Ich 536y apparait
comme un sujet unique qui persiste identique a travers toutes les représentations, et qui se
distingue de toutes les autres choses. Le métaphysicien en conclut qu’il est une substance
simple, possédant 1’identité d’une personne et ayant une existence distincte de celle du corps.
Il commet ainsi un paralogisme : on sait en effet, par I’Analytique, a quelles conditions 1’on
congoit une substance ; il y faut le divers d’une intuition sensible que liera la catégorie ; or, par
hypothése, le Ich denke est pensée pure ; il ne peut donc étre connu comme une substance. Le
paralogisme consiste en ce que 1’on a confondu la condition formelle et a priori de toutes nos
connaissances avec un objet de connaissance ; on a fait ainsi une substance de ce qui est
seulement la condition a quoi nous connaissons une substance.

Les questions de psychologie rationnelle sont, on le voit, entieérement expurgées par Kant
de toute donnée du sens intime : le moi tel qu’il se connait lui-méme par le sens intime, est un
moi purement phénoménal qui se saisit, dans 1’expérience, a travers la forme a priori du temps
et selon les catégories ; le moi transcendantal, condition a priori de toute connaissance
objective, n’est pas une donnée du sens intime. Il y avait 1a une situation tellement paradoxale
qu’elle n’est pas sans créer a Kant quelque embarras : le Ich denke ne se laisse pas facilement
traiter comme le simple résultat d’une analyse, puisqu’il est un acte spontané qui se pose
comme existant ; Kant répete lui-méme deux fois que le je pense est une « proposition
empirique », et qu’elle contient analytiquement I’existence : voila donc un donné qui ne serait
pas soumis aux conditions de tout donné, une existence qui ne rentrerait pas sous le concept a
priori, ou catégorie de I’existence ? Kant nous dit, il est vrai, que cet acte du je pense n’aurait
pas lieu si matiere ne lui était donnée par les intuitions, et que la perception de son existence
est toujours relative a I’intuition empirique, quelle qu’elle soit d’ailleurs, qui lui sert de matiere
; il n’en reste pas p.s37 moins qu’il est saisi par abstraction comme une existence séparée. C’est
que le Ich n’est pas seulement un « sujet logique », 1’élément d’une proposition, mais un acte
et un principe.

Nous avons vu que le premier écrit de Kant, ou s’annonce la critique, la Dissertation de
1770, avait pour théme la notion du monde ; des cette époque, Kant s’était apercu que la raison
portait sur les choses sensibles considérées dans leur totalité, c’est-a-dire sur le monde, des
assertions contraires I’une a 1’autre et, en apparence, également légitimes : cette antinomie de
la Raison pure, ces contradictions ou elle s’embarrasse restent dans la Critique le motif pour
lequel il déclare vaine toute cosmologie rationnelle. La cosmologie rationnelle envisage le
monde comme une totalité absolue et inconditionnée, ¢’est-a-dire comme la série totale des
choses : la cosmos est, en effet, pour Kant, non pas cet ordre statique et harmonieux que le mot
désigne a 1’origine, ou 1’idée du tout précede et détermine celle des parties ; c’est I’ensemble
par addition des choses, et I’ensemble des choses simultanées, mais que suivant la 10i de notre
connaissance nous appréhendons successivement, et 1’ensemble des choses qui se succedent
réellement : dans les deux cas, le monde est pour nous une série temporelle compléte, mais dont
I’unité, insistons-y encore, n’est pas antérieure, mais postérieure a 1’écoulement de la série et
résultant de I’addition de ses parties. La métaphysique se demande ce que 1’on peut dire a priori
de cette totalité.

L’Idée cosmologique est la seule des trois Idées de la raison pure ou I’inconditionné se
présente comme une série et ¢’est pourquoi, selon Kant, elle est la seule a admettre la forme de
I’antinomie ; car une série n’a que deux prédicats possibles a priori, elle est finie ou elle est



infinie. Toute la cosmologie se réduit donc a cette question de savoir si le monde est une totalité
finie ou infinie, et, autant d’aspects aura la totalité, autant d’aspects prendra la question. Le
monde est un ensemble de choses dans I’espace et il est une succession d’événements dans ps3g
le temps ; on demandera d’abord s’il est limité dans 1’espace et s’il a un commencement dans
le temps, ou si, au contraire, il est sans limite et n’a pas eu de commencement. Le monde est la
somme des parties dont il est composé : on demandera si la division en parties s’arréte a des
parties simples et indivisibles, ou si elle se poursuit a 1’infini. Le monde est une série
d’événements liés par le lien de cause a effet ; aboutit-on dans la régression a une premiere
cause, libre, ou la régression se poursuit-elle sans fin ? Nous voyons que la possibilité d’un
événement dépend d’un autre événement, lui-méme contingent ; les contingents s’appuient-ils
sur un terme absolument nécessaire, ou n’existe-t-il aucun étre de ce genre ?

Telles sont les quatre questions, les seules que 1’on puisse se poser sur la totalité
inconditionnée ; car il n’y a pas, d’apres la liste des catégories, d’autres séries possibles que la
série des grandeurs augmentant ou diminuant, la série dynamique des causes et des effets, et
celle du contingent et du nécessaire.

Il semble aussi que chaque question pose autant d’alternatives entre les deux termes
desquels la raison est forcée de choisir. Or, il n’en est rien : chacune de ces quatre questions
engendre quatre conflits ou la these finitiste est démontrée par la raison avec non moins de
rigueur que I’antithése infinitiste. Sans entrer dans le détail de la démonstration de chaque these
et de chaque antithése, il est aisé d’en faire voir le principe. La thése finitiste part du donné
actuel, pour remonter la série des conditions, et elle démontre que la régression ne peut aller a
I’infini ; car alors la totalité des conditions ne serait jamais donnée : partant du moment actuel
il faut donc remonter & un moment qui est le premier de tous, de I’espace actuel arriver a une
limite (premier conflit), du composé a des simples (deuxiéme conflit), de I’effet actuel a une
cause libre (troisieme conflit), du contingent au nécessaire (quatrieme conflit). L’antithese
infinitiste part, elle, de la limite supposée par la thése finitiste, et elle démontre que 1’existence
de cette limite est contraire aux conditions de la p.539 connaissance ; la position d’un événement
dans le temps est toujours relative a celle d’un autre événement qui 1’a préceédé, la place d’un
objet relative a la place d’autres objets qui I’entourent (premier conflit) ; le composant qu’on
donne comme limite a la décomposition n’est composant que s’il est dans I’espace et par
conséquent divisible (deuxieme conflit) la cause libre rompt la série causale si elle n’est elle-
méme effet d une autre cause (troisiéme conflit) ; I’étre absolument nécessaire que 1’on suppose
est un €tre qui n’a en rien sa raison d’étre (quatrieme conflit).

Dans la démonstration des théses comme dans celle des antithéses, Kant considere
I’opération de I’entendement grace a laquelle I’idée de la totalité inconditionnée de la série est
formée par nous : c’est la raison qui prescrit de former 1’idée du tout ; mais c’est I’entendement,
c’est-a-dire la faculté qui opére par synthése additive, qui s’efforce de répondre aux exigences
de la raison. Mais c’est la qu’est précisément ’artifice de I’antinomie : la raison fait faire a
I’entendement une besogne pour laquelle il n’est pas fait.

Pour saisir ce point important, il faut revenir sur des circonstances historiques auxquelles
Kant évite systématiquement de se référer. On a vu comment Newton avait affranchi la
physique de la notion d’univers, en considérant, au lieu du systéme total des choses, la loi
¢lémentaire qui reliait I’une a 1’autre les portions de la matiére ; la position et le mouvement
d’une particule a un moment donné sont déterminés non pas comme un détail dans un dessin
d’ensemble, mais par ses rapports, conformes a la loi d’attraction, avec toutes les autres
particules ; la loi ¢lémentaire suffit donc a autant de matieére qu’on voudra lui en fournir. On a
vu aussi comment Kant avait porté¢ a 1’absolu le type de connaissance que supposait cette



physique : 1’aperception transcendantale introduit 1’unité et la liaison dans le divers que lui
fournit indéfiniment la sensibilité. Vient ensuite ’antinomie qui part précisément de la
supposition inverse, de ps40 la supposition que, avant toute action de I’entendement, le divers
forme une totalité absolue, un univers que, simplement, 1’entendement découvre ; il est clair
que, pour raisonner dans cette hypotheése, Kant doit oublier tout ce qu’il a écrit dans
I’ Analytique.

Dés qu’il fait intervenir 1’ Analytique, les démonstrations des théses comme des antithéses
perdent tout sens plausible ; car si les objets de I’expérience ne sont pas des choses en soi, mais
des phénomenes, ils n’ont aucune réalité¢ avant celle que 1’entendement leur confere en les
pensant ; lorsque la thése finitiste veut arréter I’entendement dans sa régression de condition
en condition, elle est « trop courte » pour I’entendement qui ne saurait poser un phénomene
que par sa liaison avec une condition antécédente, et lorsque 1’antithese infinitiste exige que la
synthése de 1’entendement aille a I’infini, elle est « trop longue » pour 1’entendement qui n’a
jamais achevé sa synthése ; donc est anéanti I’espoir de trouver les bornes du monde, les
composants derniers de la matiére, les causes libres, 1’étre nécessaire auquel se suspendrait la
réalité contingente, tandis que la tiche insoluble de pénétrer jusqu’a I’infini des choses est
¢cartée comme n’ayant pas de sens. L’antinomie serait ainsi une confirmation indirecte de
I’Analytique : elle montre a quelles contradictions on se heurte, dés qu’on prend des
phénomeénes pour des choses en soi.

Pourtant elle a aussi une valeur positive : ¢’est comme un axiome caché du kantisme que
nulle faculté humaine n’est inutile, a condition seulement qu’on en trouve 1’usage légitime ; or,
si les Idées cosmologiques ne sont pas des principes constitutifs qui servent a nous faire voir
ce que sont les objets, elles ont du moins un usage régulateur en nous montrant « comment il
faut instituer la régression empirique » de condition en condition ; ’entendement cherche a un
conditionné une condition ; la raison, en lui prescrivant de ne pas abandonner cette recherche
jusqu’a ce qu’il ait trouvé la totalité des conditions, lui indique psa41 le sens dans lequel il faut
chercher et le stimule en lui présentant comme une « fiction heuristique » cette totalité dont
I’idée doit diriger son activité.

L’Antinomie a encore un autre résultat positif : elle nous indique une solution possible de
I’antique opposition de la liberté et du déterminisme.

L’univers est une grandeur dans I’espace : c’est a ce titre que le considérent les deux
premiers conflits, qu’on appelle les conflits mathématiques. L’univers est aussi une liaison
dynamique de causes et d’effets, et c’est ainsi qu’il apparait dans les deux derniers conflits, les
« conflits dynamiques ». Or, la notion de grandeur dans I’espace ne peut se rapporter qu’a des
phénomenes ; par conséquent tout ce qu’on pourra dire de la grandeur de ’univers comme
chose en soi, thése comme antithése, sera faux. Il n’en est pas de méme de la notion de cause :
I’on se rappelle que la catégorie, prise en elle-méme, désigne un objet en général, et c’est
seulement en raison de la nature de notre faculté de connaitre qu’elle ne détermine pour nous
qu’un objet d’expérience possible dans le temps ; c’est seulement la succession nécessaire des
causes et des effets dans 1’expérience qui pourra fournir un objet de connaissance a la catégorie
de cause ; il ne s’ensuit pas qu’il n’y ait pas de cause libre, c’est-a-dire de cause qui ne soit pas
déterminee a exister par une cause antecédente ; telle apparaitrait la cause, en dehors de toute
condition temporelle, a un entendement intuitif qui connaitrait les noumeénes. Rien
n’empécherait donc qu’un seul et méme étre fit, comme noumene, cause libre, et, comme
phénomene, en tant qu’il s’apparait a luiméme dans le temps, cause déterminée ; par exemple,
la série de nos actes volontaires déterminés par des motifs et des mobiles qui empruntent toute
leur force a notre caracteére, pourrait étre 1’apparition phénoménale d’un « caractere intelligible



», acte intemporel tout a fait libre. De cette fagon la thése et 1’antithése du conflit seraient 1’une
et ’autre vraies, la thése qui affirme qu’il y a des causes ps42 libres, vraie des noumeénes, celle
qui affirme que tout est déterming, vraie des phénomenes.

Qu’il y ait beaucoup d’artifice dans le rattachement du probléme de la liberté a I’antinomie,
c’est ce qui parait tout a fait clair. Que voulait en effet démontrer la thése ? On devait aboutir,
en remontant la série des effets aux causes, a un phénomeéne premier ; mais qu’a de commun
ce terme premier qui est une sorte de phénoméne spontané avec la cause nouménale qui se
traduit dans le phénomeéne ? Pourquoi la seule cause dont la liberté est envisagée est-elle celle
qui, dans le phénomeéne, m’apparait comme étant mon moi empirique et ma volonté ? Pourquoi
enfin ne pas raisonner sur les conflits mathématiques comme sur les conflits dynamiques ? Car
rien n’empécherait de répéter, mutatis mutandis, au sujet de la catégorie de quantité dans son
rapport a la grandeur mathématique, ce qu’on a dit du concept de cause dans son rapport au
déterminisme phénoménal, d’avoir une sorte de théorie des nombres idéaux correspondant a
celle du caractere intelligible.

De ces développements assez laborieux ressort pourtant un résultat d’une extréme
importance, mais qui était tout entier contenu dans 1’ Analytique, et n’avait pas besoin de la
Dialectique : c’est la valeur uniquement phénoménale du déterminisme ; le déterminisme est
une loi de notre connaissance, non pas une loi de 1’étre ; il s’applique a la réalité telle que nous
la connaissons et non telle qu’elle est : dés lors, s’il est vrai que nous ne nous connaissons nous-
méme, par le sens intime, qu’a titre de phénomeéne, le déterminisme de nos actions n’est pas
une preuve contre notre liberté réelle.

La notion de Dieu, comme celles de I’ame et du monde, est un produit nécessaire de la
raison humaine. Kant, dés 1763, montrait comment nous ne pouvions concevoir un étre comme
possible, a moins de fonder cette possibilité sur un étre nécessaire ; mais il croyait alors y
trouver une preuve de 1’existence de Dieu ; dans la Critique, il n’y voit que le procédé par
lequel pss3 la raison forme la notion de Dieu. « Toute la diversité des choses n’est qu’une
maniére variée de limiter la notion de la réalité supréme qui est leur commun substratum,
comme toutes les figures ne sont que facons diverses de limiter I’espace infini. » La possibilité
des choses trouve donc son fondement dans un ens realissimum qui est comme le modéle ou
prototype dont elles sont les copies défectueuses, dans un Ideal de la Raison pure. Chacune des
choses qui existent est « complétement déterminée », ce qui veut dire que, si I’on prend tous
les couples possibles de prédicats opposés 1’un a 1’autre, un prédicat de chaque couple lui
appartiendra nécessairement ; or, il est clair que nous ne pouvons penser chaque chose avec sa
détermination compléte que relativement a un étre qui contient toute la réalité positive possible,
a peu pres comme on ne détermine les valeurs positive et négative d’un homme que par
comparaison avec un idéal d’humanité contenant toutes les perfections possibles chez un
homme.

Cet ens realissimum existe-t-il ? C’est ce que la preuve ontologique tente d’établir : I’étre
le plus reel, dit-elle, est en méme temps un étre nécessaire ; enlevez-lui en effet 1’existence,
vous lui enlevez une réalité positive et vous ne pouvez plus dire qu’il est 1’étre le plus réel.
Contre cette preuve, Kant reprend son argument du Traité de 1763 : I’existence n’ajoute rien a
la richesse d’essence que peut posséder un étre ; cent thalers possibles ont les mémes prédicats
que cent thalers réels. Un Dieu possible joue, comme idéal de la raison pure, le méme réle
qu’un Dieu existant ; sa possibilité n’exige pas son existence.

La preuve cosmologique ou a contingentia mundi essaye, a son tour, d’établir I’existence
de Dieu, en montrant que le caractére contingent des choses dont nous avons I’expérience
suppose au-dessus d’elles un étre nécessaire qui en est le fondement : ¢’est 1a la preuve familiére



aux théistes anglais, qui, rappelons-le aussi, la complétaient en montrant que cet étre necessaire
ne pouvait étre que Dieu. Ce sont les deux moments ps44 que Kant reconnait aussi dans cette
preuve ; d’abord : si quelque chose existe, il existe un étre nécessaire ; ensuite 1’étre nécessaire
est Dieu ; en supposant admis le premier moment, il resterait donc a prouver que 1’étre
nécessaire ainsi démontré n’est rien de tel que la matiére ou le prétendu Dieu des panthéistes,
mais le Dieu personnel et créateur ; il faut pour cela qu’il n’y ait d’autre étre nécessaire que
I’ens realissimum ; mais comment le sait-on sinon par la preuve ontologique qui nous enseigne
que I’ens realissimum existe en vertu méme de sa notion ? Si bien que la preuve cosmologique
doit se compléter par la preuve ontologique, dont la vanité a été démontree.

Reste la plus populaire des preuves, celle pour laquelle Kant a toute la tendresse qu’avait
son époque, la preuve physico-théologique ou par les causes finales : partant de I’ordonnance
harmonieuse que 1’on expérimente dans les choses, et saisissant le caractére contingent de cet
ordre, on arrive a 1I’idée du sage ordonnateur. Mais, se demande Kant, cet étre sage et
providentiel est-il I’étre tout-puissant et créateur que 1’on appelle Dieu ? Ordonner les choses
n’est pas les créer, et la preuve ne conduirait qu’a I’existence d’un étre d’une puissance fort
grande mais finie, si I’on ne voyait, dans le caractére contingent des choses qu’il ordonne, une
raison de conclure qu’il est leur créateur : on est donc obligé d’appuyer la preuve physico-
théologique sur la preuve cosmologique qui doit elle-méme chercher un appui dans la preuve
ontologique.

Cette critique de la théologie spéculative consiste & montrer qu’un raisonnement fondé sur
I’expérience de I'univers ne peut jamais nous amener a I’existence de Dieu, a moins que la
notion méme que nous avons de Dieu n’inclue son existence ; mais la pensée pure n’est pas
plus probante que I’expérience ; la pensée pure ne peut jamais, méme dans le cas privilégi¢ ou
elle possede la notion de 1’ens realissimum, établir une existence sans une intuition sensible qui
lui fait ici totalement défaut.

p545 La Critique de la raison pure donne donc une réponse complete a cette question :
comment a un concept peut correspondre un objet ? ou : comment les jugements synthétiques
a priori sont-ils possibles ? Un objet peut répondre a un concept, a condition qu’il soit construit
dans I’intuition sensible a priori de I’espace et du temps, comme la figure et comme le nombre
; ¢’est le cas des objets des mathématiques, et ¢’est pourquoi les jugements synthétiques a priori
des mathématiques sont possibles. Le concept peut encore avoir un objet quand il donne une
regle a priori selon laquelle est lié le divers de I’intuition sensible pour qu’un objet
d’expérience soit possible ; tels sont les concepts de substance, de cause, et ainsi sont possibles
a priori les jugements synthétiques de la physique. Mais les jugements synthétiques a priori de
la métaphysique ne rentrent ni dans I’un ni dans 1’autre cas ; leurs objets, ’ame, le monde ou
Dieu, ne peuvent s’exposer dans une intuition sensible, et ils ne sont pas des conditions d’une
expérience possible : ce qui revient a dire qu’ils ne peuvent prétendre a aucune valeur objective.
C’est ainsi que les affirmations métaphysiques, les dogmata, s’opposent interminablement dans
une lutte sans issue, tandis que les mathemata progressent victorieusement.

VIII. — LA RAISON PRATIQUE
@

La raison, dont on a vu le role et la place dans la connaissance des objets, a-t-elle aussi un
réle dans la morale ? Y a-t-il une raison pure pratique, comme il y a une raison pure spéculative
? C’est I’existence de cette raison pure pratique dont la démonstration fait le sujet de la
Métaphysique des meeurs, qui consiste en 1’étude des éléments a priori qui entrent dans nos



régles de conduite : tandis qu’il y a des sciences pures qui montrent de suite la raison dans son
usage theorique, comme 546 les mathématiques, la partie pure de la physique, la métaphysique,
on trouve, dans la conduite humaine, une telle complexité de motifs et de mobiles entreméles
qu’il faut d’abord isoler I’élément rationnel pur s’il existe.

Kant, pour I’obtenir, part des jugements moraux qui se produisent spontanément chez tous
les hommes ; il n’est rien, remarque-t-il, a quoi on attribue une valeur absolue que la bonne
volonteé : considérez tout ce que 1’on appelle vulgairement des biens ; le talent, la richesse, le
pouvoir ; ils cesseront d’étre des biens des qu’ils seront mis au service d’une volonté mauvaise.
Mais encore, quand une volonté est-elle bonne ? C’est la-dessus que commence le désaccord
des moralistes : la bonne volonté est-elle celle qui, comme chez Malebranche, se conforme a
un certain ordre de perfections connu intuitivement par la raison ? celle qui agit par
bienveillance ou par amour du prochain ? celle qui recherche avec réflexion sa propre utilité
ou I’utilité sociale ? Autant de doctrines, trés répandues a I’époque de Kant, et qui ont le tort, a
ses yeux, d’aller contre 1’opinion populaire en rapportant la volonté a quelque chose d’autre
qu’a sa propre disposition interne : la connaissance des ordres de perfection, celle de I'utilité
des autres ou de soi-méme ne dépendent nullement du vouloir. On sait que Rousseau avait
condamné la prétention commune a toute la philosophie des lumiéres de chercher le bien dans
I’accroissement des connaissances ; il voyait le seul bien dans la pureté du cceur et I’obéissance
a la conscience : Kant est ici du coté de Rousseau, contre les lumiéres ; s’il n’est pas d’accord
avec lui pour blamer les progres de 1’esprit humain dans la spéculation, il soutient que ces
progres n’en entrainent aucun dans les meeurs, que la valeur de I’homme en est indépendante.
Il retrouve avec Rousseau un courant de penséee presque toujours négligé par la philosophie de
tous les temps, qui cherchait, dans 1’é¢tude de la nature humaine, un fondement théorique aux
régles pratiques : courant de pensée profondément vivant ou Kant voit « ps47 la philosophie
morale populaire », celle qui juge I’homme non en se référant a quelque fin extérieure a la
volonté, mais par la seule attitude intérieure de sa volonté.

I1 est vrai qu’une pareille maniére de penser parait d’abord plutdt contraire au rationalisme
moral et peu propre a diriger Kant vers la découverte des éléments rationnels de la conduite, et
son ceuvre propre consiste précisément a passer de cette philosophie morale populaire au
rationalisme.

La bonne volonté consiste dans la volonté d’accomplir son devoir : le devoir est accompli
non pas seulement lorsque 1’acte est conforme au devoir mais lorsqu’il est fait par devoir ; on
peut en effet accomplir des actes conformes au devoir, s’abstenir de mentir, soulager son
prochain pour des motifs tout autres que le devoir, par intérét personnel par exemple, ou par un
sentiment de pitié¢ : I’acte n’est pas moralement bon. Kant est un rigoriste : puisque c’est la
disposition de la volonté qui seule compte, peu importe la seule conformité matérielle de 1’acte
avec le devoir ; le mélange d’un mobile différent du devoir, si 1éger qu’il soit, suffit pour enlever
a ’acte son mérite. Remarquons d’ailleurs que, dans ce rigorisme, Kant est plutot un analyste
qu’un moraliste ; ici il ne conseille pas et ne cherche pas a persuader, il veut saisir la moralité
a 1’état pur ; cet état pur serait-il une fiction, n’y aurait-il jamais eu un acte accompli par pur
devoir, cela ne retire rien aux exigences de la morale : le rigorisme est ici de la rigueur de
pensée ; s’il y a quelque chose de choquant a enlever toute valeur a la pitié, au dévouement, a
I’affection, il faut convenir que les jugements tout subjectifs d’éloge que nous portons sur eux
ne concernent pas véritablement le mérite moral.

La partie technique de la morale kantienne est dans I’interprétation que Kant a donnée, de
ce caractére sacré du devoir qui s’oppose dans la conscience humaine, comme une sorte
d’absolu, a tous les conseils de I’habileté et de la prudence, comme une chose immuable dans



tous les changements de circonstances psss et d’intéréts. Rousseau I’explique par un « instinct
divin » ; mais, pour Kant, universalité signifie rationalité ; si le devoir commande
universellement, ¢’est qu’il est, en son fond, rationnel : dans ce passage est le point délicat de
la Métaphysique des meeurs, car, si I’on considére, dans leur ensemble, les motifs raisonnés de
la conduite humaine et les discussions intérieures qui précédent la décision, le devoir apparaitra
plutét comme un pur irrationnel, un ordre sans appel qui cl6t toute discussion ; Rousseau, qui
voyait dans la conscience un instinct divin, marquait ainsi le caractére hétérogéne et unique de
la conscience morale ; on sait comment plus tard Schopenhauer a accusé le caractére tout a fait
irrationnel d’un ordre qui ne donne pas ses raisons, et a comparé le devoir, chez Kant, a une
sorte de Jéhovah, trop jaloux de sa puissance pour justifier les lois qu’il impose.

Que signifie donc la rationalité du devoir pour Kant ? Remarquons d’abord que, lorsque
I’on oppose a I’irrationnel devoir la conduite qui donne « ses raisons », la raison a laquelle on
se réfere ici est purement spéculative ou théorique ; I’habileté ou la prudence consistent a
employer la raison théorique a la recherche de nos intéréts ; la raison, en elle-méme, n’est pas
du tout alors le motif d’agir ; elle ne fait qu’apporter sa lumicre, tandis que la cause motrice est
dans le plaisir, la perfection ou telle autre fin. Au contraire, pour Kant, I’universalité du devoir
vient de la raison qui, comme telle, en tant que facult¢é de I'universel, commande
impérativement ; ¢’est la raison méme qui est pratique, qui oblige notre volonté.

Que peut-elle commander, en tant que pratique ? Rien autre chose que la rationalité ou
I’universalité de nos actions, ce qui veut dire non pas une action raisonnable par sa conformité
a une fin posée d’ailleurs, mais ce caractére de la maxime ou de la régle que nous suivons dans
une action, de ne pas dépendre de circonstances particuliéres, de ne pas se subordonner a telle
ou telle fin, mais de pouvoir devenir une loi universelle : « Agis ps49 d’aprés une maxime telle
que tu puisses vouloir en méme temps qu’elle devienne une loi universelle », telle est la formule
du célébre impératif catégorique ou loi morale, loi de la raison qui commande par ce qui, en
elle, est raison pure, ¢’est-a-dire par la pure forme de la Iégalité : par son caractére catégorique,
cet impératif s’oppose a tous les impératifs hypothétiques de 1’habileté, dont la nature ressort
de ce que nous disions plus haut, ceux qui nous commandent d’agir a supposer que nous
recherchons telle ou telle fin. En quoi par exemple, la restitution d’un dépot est-elle un devoir
? Non pas parce qu’elle répond a un intérét variable, mais par un caractere intrinseque de la
maxime qui nous le commande, ce caractere de pouvoir devenir une loi universelle ; supposons,
en effet, le contraire ; supposons que la regle de restituer le dépdt soit arbitraire, faillible,
changeante au gré des circonstances ; la notion méme de dép6t confié n’aurait plus aucun sens
: en un mot la regle se contredit elle-méme, si elle n’est pas universelle.

Dés qu’il est montré que 1’autorité du devoir est celle méme de la raison pure devenue
pratique, il se produit dans la perspective de la vie morale, une sorte de renversement, analogue
a celui que Rousseau a décrit dans le Contrat social : nous y avons vu I’homme se donnant tout
entier a la société, et n’obéissant pourtant qu’a lui-méme. D’une maniére analogue, chez Kant,
si I’autorité du devoir est celle de la raison, ce qui commande dans I’homme est la faculté par
laquelle il est homme ; le respect de la raison, c¢’est donc le respect de I’humanité en lui et chez
les autres, si bien que I’impératif catégorique peut s’énoncer ainsi : « Agis de telle sorte que tu
uses de ’humanité, en ta personne comme en celle d’autrui, toujours comme fin, jamais
simplement comme moyen. » De plus, si notre raison commande et donne des lois, nous
n’obéissons véritablement qu’a notre volonté raisonnable qui, comme telle, est législatrice
universelle. La découverte de la raison pratique est donc aussi celle pss0 de la valeur absolue de
la personne et de son autonomie dans la vie morale. Toutes les autres doctrines morales sont,
nécessairement, des doctrines d’« hétéronomie », puisqu’elles subordonnent I’action humaine



a une fin distincte de sa propre nature. Le devoir, au contraire, bien loin, comme il pouvait
sembler d’abord, d’arracher I’homme a lui-méme pour le sacrifier a quelque fin transcendante
et inexplicable, lui confére, parce qu’il est raison, dignité et autonomie.

Le rigorisme, dans le jugement sur la valeur morale des actions, le formalisme, dans
1’énoncé d’une loi morale qui ne se subordonne a aucune fin, I’autonomie, qui fait de la volonté
la propre Iégislatrice, sont ainsi trois aspects inséparables du rationalisme moral.

Voila donc découverts, avec I’impératif catégorique, les éléments rationnels et a priori de
la morale. La critique de cet a priori nouveau, de la raison pure pratique, ne saurait du tout
procéder comme la Critique de la raison pure théorique : en celle-ci, Kant avait justifié les
syntheses a priori en tant que conditions a priori soit de nos intuitions sensibles soit de la
possibilité des objets d’expérience. Mais la loi morale n’a nullement a étre justifiée, puisqu’elle
est catégorique ; nous ne pouvons pas du tout comprendre pourquoi et comment la raison pure
est pratique ; mais le caractere absolu de ses ordres nous fait comprendre pourquoi elle nous
est incompréhensible. Une doctrine qui voudrait déduire la loi morale comme condition a priori
de I’action humaine, a la mani¢re dont les principes dans I’Analytique sont condition de
I’expérience, serait aussi infid¢le a la lettre qu’a 1’esprit du kantisme.

La Critique de la raison pratique procede donc a I’inverse de la Critique de la raison pure
: elle nous enseigne ce que doivent étre les choses pour que I'universalité et la nécessité de la
loi morale soient sauvegardées ; elle ne justifie pas la loi morale parce qu’elle rend possibles
les choses ; elle justifie nos pss1 affirmations sur les choses parce qu’elles rendent possible la
loi morale.

La loi morale implique d’abord que la volonté humaine est cause libre ; car le devoir exige
gue nous nous déterminions par un motif purement rationnel, dégagé de tout motif de la
sensibilité, ce qui est la définition méme de la liberté. Par le devoir, I’homme sait donc qu’il
n’est pas seulement ce qu’il s’apparait, ¢’est-a-dire une partie du monde sensible, un fragment
du déterminisme universel, mais qu’il est aussi une chose en soi, une source de ses propres
déterminations. La raison pratique justifie donc ce que la raison théorique nous faisait concevoir
comme possible dans le troisiéme conflit de I’antinomie : la conciliation de la liberté que nous
possédons comme noumenes avec la nécessité de nos actions comme objets d’expérience dans
le phénomene.

Il ne faut pas confondre cette opposition entre I’homme phénoméne et ’homme noumene
avec 1’opposition traditionnelle entre la vie sensible asservie aux passions, et la vie morale et
libre qui suit la raison, car tout ce que I’homme est dans le monde phénoménal, en bien comme
en mal, ne fait qu’exprimer son caractére intelligible. L’entrée de 1’homme dans le monde
sensible n’est donc pas, comme chez Platon, une chute de I’ame ; il n’y a pas trace de mythe
chez Kant. Aussi il ne s’agit pas d’une extension de la connaissance, extension que la Critique
de la raison pure a décidément condamnée : Kant ne veut pas que la découverte de la raison
pratique soit I’occasion d’une nouvelle mystique qui nous ferait pénétrer dans un monde fermé
au métaphysicien ; savoir que nous sommes une cause libre, c’est-a-dire indépendants du
déterminisme phénoménal, ce n’est pas nous connaitre comme cause libre ; le concept de la
cause est une catégorie universelle qui, en soi, ne s’applique pas plus aux phénomenes qu’aux
noumenes, et la loi morale exige que nous possédions une causalité independante des
phénomenes.

p552 L’homme a tout a la fois sensibilité et raison ; de méme que la connaissance ne peut
avoir lieu que par le concours de I’intuition sensible avec le concept, nos actions, méme nos
actions morales, doivent avoir dans la sensibilité un mobile : le pur concept du devoir ne



pourrait agir, en tant que concept. Mais ce mobile enléverait toute valeur a 1’acte moral, s’il
ressortissait a notre nature ; I’acte conforme au devoir serait encore possible, mais non plus
I’acte fait par devoir. La loi morale, s’il est possible de I’exécuter, exige donc que la sensibilité
soit déterminée a priori par un sentiment qui lui corresponde exclusivement : ce sentiment est
celui de respect (Achtung), que nous éprouvons seulement devant la sainteté de la loi morale,
sentiment d’une valeur incomparable avec tout autre, qui constitue le mobile moral.

La raison pratique a, comme la raison spéculative, sa dialectique : elle veut que le bien
supréme, la vertu soit réalisée ; mais, comme 1’homme est un étre dou¢ de sensibilité, elle veut
que sa sensibilité soit satisfaite, ¢’est-a-dire qu’il soit heureux, a mesure qu’il en est digne : le
souverain bien est cet accord parfait de la vertu et du bonheur ; or, le bonheur dépend de
conditions naturelles qui paraissent tout a fait étrangeres a la vie morale ; si bien qu’il semble
qu’il faille chercher exclusivement le bonheur, comme font les Epicuriens, ou exclusivement
la vertu, selon la these stoicienne, qui considere comme indifférentes toutes les satisfactions
sensibles. Cette antinomie doit étre résolue, si le devoir a un sens, ¢’est-a-dire que nous devons
postuler une réalité telle que la nature se préte finalement a I’exigence de la loi morale ; ces
postulats de la raison pratiqgue sont I’'immortalit¢ de I’ame et I’existence de Dieu.
L’immortalité de la personne signifie la croyance en une vie future, ou la nature s’accordera
avec la loi de la justice ; la croyance en Dieu, c’est la croyance en un étre souverain, a la fois
créateur de la nature et auteur de la loi morale, en qui, par conséquent, doit étre le fondement
de I’accord final entre p.5s53 la vertu et le bonheur. Ces postulats sont 1’objet d’une foi morale,
completement distincte de la foi spéculative ; la foi morale, c’est la foi en des réalités qui
n’existent a nos yeux que comme des conditions de la vie morale ; elle n’exige pas, comme
I’ont cru a tort tant d’auteurs de la religion naturelle, que ces vérités soient démontrées par la
raison spéculative qui, au contraire, ne peut ni ne doit les démontrer ; elle ne le peut, comme la
Critique de la raison pure I’a fait voir ; elle ne le doit pas non plus, en vertu d’une économie
de nos facultés, qui ne peut a aucun degré faire dépendre I’accomplissement de notre devoir de
démonstrations plus ou moins malaisées a comprendre, ce qui atteindrait le caractere
catégorique de I'impératif. La raison pratique n’a donc pas a appeler a son secours la raison
spéculative : le primat de la raison pratique, selon la formule de Kant, signifie que la raison
spéculative doit admettre les croyances exigées par la raison pratique, a la seule condition
qu’elles soient possibles ; or, la dialectique transcendantale a expressément réserve la
possibilité d’une volonté libre, d’une ame immortelle, d’un Dieu tout-puissant.

En somme, dans la seconde Critique, comme dans la premiere, Kant a renversé 1’ordre
habituel des problémes : ce n’est plus la détermination de notre devoir qui dépend de la
connaissance de notre destinée ; ¢’est parce que le devoir s’impose comme un absolu que nous
savons gue nous avons une destinée réglée par un étre tout-puissant et tout juste ; il y a la aussi
une « révolution copernicienne » ; mais 1’objet de la raison spéculative est déterminé comme
objet d’expérience possible, et celui de la raison pratique comme objet de foi ; I’idée de notre
destinée n’est, tout au fond, que la croyance a la pérennité des conditions qui rendent possibles
nos progres vers la perfection morale, que la loi ordonne d’atteindre, et, par une ambiguité assez
compréhensible, I’immortalité de 1’ame doit, en rendant possible 1’équité dans la distribution
du bonheur, étre surtout I’occasion d’un nouvel effort moral.

IX.— LA RELIGION

@ p.554 Ce
renversement de problemes, caractéristique du criticisme, renouvelait toutes les questions



religieuses, juridiques, politiques ; la méditation de ces questions a beaucoup occupé Kant apres
la Critique de la raison pratique. Rousseau a dit que la grande erreur de ses prédécesseurs avait
¢été de séparer le probléme politique du probléme moral : c’est 1a I’idée mére du criticisme : il
bannit 1’idée que religion, droit, constitution politique dépendent de conditions historiques ou
géographiques inéluctables, que ’homme devrait accepter passivement ; autant qu’a 1’idée
d’une religion ou d’une constitution fondées sur une tradition historique, il est antipathique a
I’idée d’une réalité sociale absolue, qui prendrait les personnes pour ses moyens ou instruments.
Kant introduit, en toutes ces questions, un esprit de liberté, une foi dans la rénovation possible
de I’homme par 1’'usage de sa liberté, qui expliquent son enthousiasme bien connu pour les
débuts de la Révolution francaise.

La Religion dans les limites de la simple raison (Die Religion innerhalb der Grenzen der
blossen Vernunft, 1793) donne cette définition : « Toute religion consiste en ce que nous
considérons Dieu, pour tous nos devoirs, comme le 1égislateur a respecter » ; I’acte moral, au
point de vue religieux, c’est I’acte qui complait & Dieu et grace auquel nous pouvons entrer
dans le royaume de Dieu : d’ou une religion naturelle, identique au fond a la religion chrétienne,
qui consiste dans la volonté stable d’accomplir nos devoirs pour plaire a Dieu. Toute difficulté
nait de la rencontre de cette religion naturelle avec une religion historique, dogmatique et «
statutaire », telle que celle des Eglises protestantes. Le dogme d’abord : le postulat de
I’immortalité de I’ame et du Dieu justicier chez Kant est bien différent du dogme du Dieu
vengeur dans le protestantisme : I’angoisse de ne pas donner satisfaction a Dieu, et surtout de
ne jamais savoir si 1’on a psss5 satisfait a cause de I’ignorance ou I’on est de ses propres péchés,
la hantise de la corruption originelle et irrémédiable de la nature humaine, la crainte de la
damnation éternelle donnent au dogme théologique une couleur sombre, bien éloignée du
postulat kantien qui exprime au contraire, avec 1’idée d’équité divine, la possibilité¢ indéfinie
de la régenération. A cette transformation du dogme en postulat se rattache étroitement la
transformation du dogme du péché originel dans la théorie du mal radical ; le mal radical, c’est
la volonté mauvaise, en son fond, soumise aux passions, que chaque homme apporte en naissant
; mais dans le dogme, c’est en outre un mal inhérent a toute ’humanité, qui se transmet
naturellement, une corruption dont I’homme est incapable de jamais guérir par lui-méme ; le
mal radical, chez Kant, est au contraire « la faute la plus personnelle de toutes », exprimant,
dans le sensible, une décision, d’ailleurs inexplicable, de nous-méme en tant qu’étre
intelligible. Aussi est-il un point de départ et méme un stimulant pour la vie morale, loin d’avoir
’action déprimante du dogme du péché originel.

L’Eglise ensuite : I’idée kantienne du royaume de Dieu transforme la notion d’une Eglise
historique, fondée sur la révélation d’un livre saint, enseignant des actes de culte qui,
indifférents en eux-mémes, plaisent & Dieu et assurent le salut. L’Eglise universelle, ce serait
(ici Kant pense avec Luther) I’ensemble des hommes de bonne volonté, animés d’une foi pure
; mais « une faiblesse particuliere de la nature humaine est responsable de ce qu’il ne faut
jamais compter sur cette foi pure, autant qu’elle le mérite, pour fonder une Eglise sur elle seule
» : de 13, la nécessité des Eglises instituées ; mais ces Eglises sont toujours des inventions
humaines ; elles ne tirent pas de Dieu leur autorité ; et, loin d’avoir le moindre droit d’imposer
leurs croyances, elles doivent se justifier devant la raison comme autant d’approximations
d’une Eglise universelle. « Toutes les interprétations de I’Ecriture, dit Kant dans le Conflit des
facultés (1798), en tant qu’elles concernent la religion, doivent suivre le principe psse de
moralité, qui est le but de la révélation ; sans quoi elles sont pratiquement vides ou méme font
obstacle au bien. »



X.— LE DROIT
@

Méme esprit nouveau dans les problémes politiques et juridiques. Kant ne croit pas a un
progres fatal de I’humanité. « Comment une histoire est-elle possible a priori ? Réponse : si le
prophéte fait lui-méme et institue les événements qu’il annonce d’avance 2. La Révolution
francaise lui apparait, méme en 1798, malgré la cruauté de la Terreur, témoigner de I’existence
d’une disposition morale dans le genre humain ; elle exprime le sentiment qu’un peuple entier
a eu de son droit et de son devoir, de son droit de se donner la constitution politique qui lui
plait, de son devoir de choisir une constitution telle que la guerre étrangére soit en principe

évitée, ¢’est-a-dire une constitution républicaine.

Les vrais progrés sont donc, selon lui, des progrés juridiques et moraux, des taches qui
s’imposent a la volonté. L’idée de la fatalité de la guerre, notamment, Si ancrée dans tant de
philosophies chrétiennes de 1’histoire, a trouvé en lui 1’adversaire que 1’on sait dans son traité
Sur la paix perpétuelle (Zum ewigen Frieden, 1795) ; la disparition des traités secrets diriges
contre d’autres nations, I’interdiction de considérer des pays entiers comme des propriétés
qu’on échange, I’abolition des armées permanentes, I’indépendance politique compléte de
chaque pays, la défense des moyens de guerre odieux, comme [’assassinat ou
I’empoisonnement, telles lui paraissent étre les mesures préliminaires qui doivent rendre
possibles les articles définitifs d’une paix perpétuelle. Ces articles eux-mémes sont
essentiellement 1’adoption, par tous les pays, de la constitution pss7 républicaine, qui, seule,
garantit tous les droits, la création d’une société des nations (Volkerbund) qui ne doit pas étre
un superEtat (Volkerstaat), mais une fédération capable de créer un droit international
(Volkerrecht). On voit 1’idée qui préside au célébre opuscule : substituer a 1’état de fait un état
de droit, a I’état de nature un €tat moral, sans compter sur rien que sur 1’entente et la bonne
volonté.

Entre la conception transcendante d’un droit absolu immuable, qui a sa source dans la
théologie (cette immutabilité ne pouvant venir que d’un ordre établi par Dieu) et la conception
subjectiviste qui fait naitre le droit des besoins et des conventions que les hommes font entre
eux pour les satisfaire, Kant introduit la conception critique d’un droit qui se rattache comme
une conséquence a la raison pratique : « Agis de telle fagon que tu prennes I’humanité comme
un but et jamais comme un moyen », dit I’impératif. D’ou se déduit le principe général du droit
: « Agis extérieurement de telle facon que le libre usage de ta volonté puisse coexister avec la
liberté de chacun d’apres une loi générale, maxime par laquelle on comprend a la fois la
contrainte extérieure que I’Etat organe du droit doit exercer sur les individus, le droit de
résistance de I’individu contre I’Etat, et le droit de propriété qui donne & chacun la sphére
d’exercice de sa liberté.

XI.— LA FACULTE DE JUGER
@

On se rappelle qu’une critique du gout, des éléments a priori qui entrent dans le jugement
esthétique, fut congue par Kant, en méme temps que les deux autres critiques ; elle ne fut
cependant publiée qu’en 1790, et elle ne forme que la premiére partic de la Critique du

2 Streit der Facultaten, p. 99, éd. Reclam.



jugement (Kritik der Urtheilskraft) dont la seconde partie contient la critique des jugements de
finalité, et ’introduction 1’exposé des motifs qui rapprochent 1’étude de la finalité dans la nature
de celle du beau.

p.558 Cette introduction, écrite apres le reste de 1’ouvrage, contient la plus forte tentative que
Kant ait jamais faite pour saisir le lien des parties de sa philosophie ; et, dans son ensemble,
cette troisieme Critique peut étre considérée comme résultant d’un effort d’unification. Les
deux premiéres Critiques séparaient par une lacune infranchissable la nature et la liberté : la
nature, ¢’est-a-dire ce qui est connaissable pour nous et en méme temps ce qui est phénomeéne,
plutot méme ce qui est connaissable parce que phénoméne ; la liberté, c’est-a-dire
I’inconnaissable et le noumene, la sphére de 1’action morale, du devoir, qui exige une pure
attitude de la volonté ; d’une part, I’entendement, dont les concepts, unifiant I’intuition sensible,
dessinent a priori la structure de la nature ; d’autre part, la raison qui commande par une loi
absolue et inconditionnelle.

Cette lacune pose un probléme : nature et liberté ne sont pas des réalités égales ; I’une est
phénomeéne, ’autre est une propriété de la chose en soi ; le déterminisme de la nature, loin
d’étre négateur de la liberté de la volonté, a cette liberté pour fondement ; 1’action morale nous
met en contact avec la réalité dont nous n’atteignons, par la connaissance, que le phénomene.
Comment le phénomeéne dépend du noumene, c’est la question que pensait résoudre Platon par
sa théorie de la participation et des intermédiaires et que la Critique a prouvé étre insoluble,
puisque le noumeéne est inconnaissable ; mais qu’il en dépend, c’est une certitude. Dés lors il y
a place, dans le criticisme, pour une théorie qui jouera, mutatis mutandis, le role de la théorie
des intermédiaires dans le dogmatisme platonicien.

Une doctrine critique des intermédiaires entre 1’intelligible et le sensible, c’est 1a la propre
affaire de la Critique du jugement. Le jugement est, en effet, pour Kant, ce qu’est la ho-2>a pour
le Platon du Théététe, la faculté qui, subsumant le particulier sous 1’universel, relie ’intuition
sensible au concept. Seulement, le dogmatisme ne connait qu une espece de jugement, le psso
jugement déterminant (die bestimmende Urtheilskraft), dans lequel I’universel et le particulier
sont, I’un et 1’autre, objets de connaissance, si bien que le particulier y est déterminé comme
un cas d’une loi ou reégle universelle. Mais supposons que le particulier seul soit donné, et que
I’universel ne le soit pas et ne puisse pas 1’étre ; si pourtant nous savons que ce particulier
dépend d’un universel inconnaissable, la faculté du jugement doit encore ici s’exercer, en
découvrant un principe universel tel que les particuliers en paraissent étre des résultats ; mais
il s’agit alors du jugement réfléchissant (die reflectirende Urtheilskraft) qui ne détermine pas
un objet de connaissance comme le jugement déterminant, mais qui nous donne une regle
nécessaire pour penser le donné. Pour concevoir le role du jugement refléchissant, rappelons
que D'unit¢ de D’expérience possible, résultant de [’analytique transcendantale, laisse
complétement indéterminé le contenu empirique du divers sensible ; nous savons qu’il y a des
lois, nous ne savons pas quelles sont ces lois ; or, la découverte des lois empiriques, et la
systématisation de ces lois en une loi unique (comme dans la physique de Newton) ne sont
possibles que grace a une unité qui sera a la diversité empirique ce que l’aperception
transcendantale est au divers de I’intuition a priori ; dans ce cas la nature sera congue comme
I’exécution d’un dessein renfermé dans 1’unité de son concept, ¢’est-a-dire comme déterminé
par des fins, une cause finale n’étant rien que la détermination d’un effet par le concept de cet
effet.

I1 est clair que nous n’avons aucun concept d’une pareille unité ; si nous 1’avions, il ne
resterait aucune place pour la connaissance empirique, et notre science de 1’univers serait
compléte a priori ; pareille science n’appartient qu’a un entendement intuitif qui détermine



I’objet par son concept ; il reste le mouvement de I’esprit qui cherche a systématiser
I’expérience sous des lois de moins en moins nombreuses, et ¢’est 1a le role propre du jugement
réfléchissant : son ceuvre est de découvrir pseo les lignes qui convergent vers ce foyer imaginaire
qu’est pour nous I’intelligence souveraine qui a créé I’univers, et bien que nous ne déterminions
par la aucun objet nouveau, nous avons une regle indispensable sans laquelle nous ne saurions
penser ['univers.

C’est avant d’avoir congu cette introduction que Kant avait découvert le role de la finalité
dans I’esthétique. Que le beau soit I’objet d’un plaisir désintéressé, qui ne se rattache ni a un
intérét sensible, comme 1’agréable, ni a un intérét moral, comme le bien ; que ce plaisir se donne
comme le fondement d’un jugement du goit qui prétend a ’'universalité, il y a 1a une énigme
que les esthéticiens empiristes tichaient vainement de résoudre en réduisant le beau a I’agréable
ou a I’utile et en insistant sur la diversité des gofits : d’ou peut venir un plaisir qui ne répond a
aucun besoin, une universalité dont on ne voit aucune regle a priori ? Kant fait découler ces
deux caractéres d’un troisiéme : il y a, chez I’homme, plaisir, lorsqu’il a I’expérience d’un objet
qui répond exactement a la fin pour laquelle il est fait ; il y a déplaisir dans le cas inverse ; c’est
le plaisir de la perfection ou la peine de I’imperfection : les facultés en jeu, dans ce plaisir, sont
I’imagination qui schématise I’objet, d’apres le concept, et I’entendement qui donne le concept
d’aprés quoi il est jugé ; et c’est le jugement qui relie le schéme au concept. Supposons
maintenant qu’aucun concept ne soit donné, mais que 1’objet donné soit tel que I’imagination
puisse schématiser librement non point pour représenter tel concept, mais comme elle le fait
quand elle représente un concept ; alors son exercice s’accorde avec les conditions d’unité de
I’entendement, mais sans se plier a représenter aucun concept ; il y a, dans la représentation de
1’objet, finalité, puisqu’il y a un accord de I’imagination et de I’entendement, mais finalité sans
fin, puisque I’imagination ne s’assujettit a aucun concept : c’est ce jeu libre de I’imagination
s’accordant spontanément avec les conditions de 1’entendement qui p.se1 produit un plaisir,
puisqu’il y a finalité ; un plaisir désintéresseé, puisque cette finalité est libérée de tout concept ;
un plaisir de valeur universelle, puisqu’il dérive des conditions a priori de I’exercice de la
faculté de juger, I’accord de I’imagination et de I’entendement ; mais il s’agit du jugement
réfléchissant, qui n’est pas déterminé par un concept. Le beau n’a donc pas une réalité objective
; il est pourtant universel, parce qu’il dérive d’un rapport des objets avec nos facultés.

Il'y a eu, avant celle de Kant, bien des esthétiques formalistes, nous voulons dire celles qui
mettent le beau non dans une impression de détail ou d’ensemble, mais dans certains rapports
formels, tels que la convenance, I’harmonie, 1’unité dans la variété ; mais le formalisme de Kant
est un formalisme critique, qui recherche, dans la nature de nos facultés, le fondement de ces
rapports formels et du plaisir qu’ils causent en nous. Par cette critique, Kant a beaucoup fait
pour libérer I’esthétique de 1’absurde prétention de donner des régles aux beaux-arts ; la régle
suppose un concept auquel doit s’assujettir I’objet ; elle supprime donc entierement la liberté
du jeu de I’imagination. Il donne au contraire, dans 1’art, la place due au génie, c’est-a-dire a la
disposition interne, née de la nature, au moyen de qui « la nature donne des regles a I’art ». Les
beaux-arts sont les arts du génie, et la critique du goftit ne peut prétendre a rien qu’a montrer les
conditions a priori de sa fécondité. Le formalisme kantien est ici comme partout non pas une
sorte de dessin extérieur des choses, mais un stimulant, un point de départ, 1’indication d’une
tache infinie a accomplir.

Ce formalisme trouve une difficulté dans le sublime, qui commencgait a jouer le réle que
I’on sait dans le développement du romantisme, ce sublime qui émeut 1’ame, tandis que la
contemplation du beau la calme ; Kant reconnait en effet que, dans le sublime, soit le sublime
« mathématique, celui de la grandeur, soit le sublime « dynamique », celui de la force, morale



ou physique, I’imagination reste inférieure a sa tche pse2 et ’ame ressent comme une peine
cette immensité qui la déborde de toutes parts. Pourtant le sublime nous plait, et il est la matiere
d’un jugement de goit. C’est que le sublime serait au beau, selon Kant, a peu pres comme les
Idées de la raison sont aux concepts de I’entendement ; dans le beau, I’imagination a une tache
finie et limitée qu’elle accomplit ; dans le sublime, elle ressent I’infinité d’une tache inépuisable
; d’ou le mélange de la peine, qui vient du sentiment de sa faiblesse, avec le plaisir, qui vient
de ce qu’elle est destinée par nature a tendre vers une Idée qui la dépasse.

La notion de finalité n’a une place légitime dans la conception de la nature qu’a titre de
régle pour notre faculté de juger, non pas a titre de réalité objective. On a déja vu comment
Kant emploie cette notion dans la détermination du systéeme des lois empiriques, mais elle a
une place spéciale dans la science des étres organisés : I’étre organisé, en effet, ¢’est celui dont
les parties ne peuvent étre saisies que si on les rapporte a I’idée du tout considérée comme la
cause de leur possibilité, c’est-a-dire a une cause finale. Il y a 13, de toute évidence, un heurt
entre cette explication et le mécanisme : a suivre I’analytique transcendantale, il semble, en
effet, que I’explication mécanique doit étre exhaustive, puisqu’elle détermine, suivant des lois,
la place de chaque phénomene dans le temps ; une solution serait de considérer 1’explication
mécanique comme seule définitive, tandis que le finalisme serait une maniere de penser toute
subjective et provisoire. Tel n’est pas le point de vue de Kant qui considére le finalisme comme
une explication qui restera toujours indispensable, bien qu’elle ne nous apprenne rien sur les
choses. Kant veut que nous ne puissions penser la nature que comme une ceuvre d’art exécutée
selon des fins, mais que cette explication ne serve pas a la déterminer comme objet. 1l 'y a, dans
cette attitude, quelque chose qui serait incompréhensible si la détermination par les causes
finales n’était, chez ’homme, comme le substitut d’une connaissance qui lui échappe. Si pse3
nous supposons, en effet, un entendement intuitif, c’est-a-dire celui dont les concepts
déterminent immédiatement les objets, il n’y aurait pas pour lui explication par le mécanisme
ni par le finalisme, puisque la nature serait comme posée d’un coup devant son regard. Si
maintenant, on considére notre faculté de connaitre discursive en se référant a I’idée d’un
entendement intuitif, on voit que la détermination de la réalité objective de la nature par
application des catégories aux intuitions sensibles ne nous révele nullement ce qu’est en son
fond la nature, et I’on congoit alors la nécessité du point de vue finaliste, non pas, a vrai dire,
pour déterminer la nature comme objet de connaissance, mais pour la saisir comme étant le
phénomene d’une réalité qui nous échappe. Si, d’autre part, la raison pratique nous a fait
connaitre I’existence d’un Dieu créateur, on voit aisement comment la considération de la
finalité s’intercalera entre la connaissance du déterminisme et la foi morale pour lier I’'une a
I’autre la nature et la liberté. La Critique du jugement se rapporte donc a 1’idée d’une
métaphysique intuitiviste que Kant considére comme impossible a atteindre, mais que ses
successeurs s’efforceront de réaliser, en partant de I’idée méme qu’il en a donnée.

XIl.— CONCLUSION
@

Le criticisme est, dans son ensemble, une restauration des valeurs spirituelles, compromises
par le scepticisme et le matérialisme du milieu du siécle : science, morale, droit, religion, art se
trouvent justifiés devant la raison. On voit a quel prix : ce n’est pas par I’intuition ou la
découverte raisonnée de quelque réalité transcendante ; pareille réalité nous échappe a jamais ;
c’est parce que ces valeurs sont découvertes comme les conditions indispensables de 1’exercice
le plus humble et le plus élémentaire des facultés humaines ; que démontre la pses Critique de



la raison pure ? C’est que, dans la perception d’un objet, sont déja incluses toutes les fonctions
mentales qui sont a I’ceuvre dans les sciences les plus complexes, et la science se trouve ainsi
justifiée. La valeur morale nait immédiatement du caractére pratique de la raison, le beau et la
finalit¢ des conditions d’activité nécessaires de I’imagination et de I’entendement. La
métaphysique seule, qui rattachait toutes ces valeurs a des choses en soi, est rejetée.

Mais, dans cette justification des valeurs, se retrouvent deux directions, qui, peut-étre, sont
inconciliables : d’une part, le criticisme met au premier plan I’activité, la spontanéité, la liberté
: I’objet de connaissance n’est pas une limite, mais un produit de ’esprit ; la liberté est I'unique
condition de la vie morale ; du jeu libre de I’imagination dépendent I’art et la beauté. Mais,
d’autre part, cette activité est en quelque sorte en deca de notre vie et de notre expérience
actuelles : de ’activité synthétique qui a constitué la connaissance, nous ne saisissons, dans
notre perception, que les résultats ; de la liberté, nous ne connaissons que les suites d’une
décision intemporelle. Le criticisme a donc bien été, et il reste, sous le premier aspect, un
stimulant de la pensée, une doctrine qui transforme les prétendus donnés en taches pour
I’activité, une philosophie du travail spirituel, et il a donné naissance, au XIX° siécle, a toutes
les doctrines qui cherchent dans la réalité une ccuvre a faire, plus qu’une chose a constater.
Mais, sous le second aspect, il apparait comme une implacable justification du donné ; de la
science, il a une conception statique, I’assujettissant a des conditions que les sciences ont depuis
longtemps depassées ; de la morale, une conception rigoriste, qui la met en dehors des
conditions réelles de 1’activité humaine ; de 1’art, une conception formaliste, qui risque de le
vider de tout son contenu ; partout ainsi ’esprit est forcé de suivre des voies déja tracées : I’a
priori kantien marque & la fois la domination et I’assujettissement de 1’esprit.

XI1I.— KANTIENS ET ANTIKANTIENS A LA FIN
DU XVIlle SIECLE.

@

p565 Le criticisme kantien devient, a partir de 1786 environ, I’objet des préoccupations
générales en Allemagne ; c’est a cette date que Chr. E. Schmid publie la Critique de da raison
pure en abrégé, que L. H. Jakob, dans son Examen des Morgensstunden de Mendelsshon,
critique du point de vue kantien, les preuves de 1’existence de Dieu chez Mendelssohn, que
Tittel écrit Sur la réforme de la morale chez Kant. Puis les critiques commencent : en 1788,
Weishaupt, un théologien, fait paraitre ses Doutes sur les concepts kantiens de [’espace et du
temps. Surtout, Reinhold, le professeur d’Iéna, se vante d’approfondir le kantisme dans son
Essai d’une nouvelle théorie des facultés représentatives de [’homme (1789), puis dans ses
Lettres sur la philosophie de Kant (1790).

Reinhold pense que le dualisme établi par Kant entre la sensibilité et I’entendement n’est
pas une solution, mais pose un probléme : d’ou vient que I’entendement est toujours li¢ a une
matiere donnée par la sensibilit¢ ? C’est, dit-on, parce que 1’expérience n’est pas possible
autrement : ce n’est pas 1a une réponse. Reinhold prétend donc faire précéder la critique d’une
théorie élémentaire ou, dépassant les trois facultés reconnues par Kant, la sensibilité,
I’entendement et la raison, il étudie ce qu’il y a de commun aux trois, c’est-a-dire la
représentation (Vorstellung). En montrant que toute représentation implique un sujet
représentant et un objet représenté, ce qui revient a dire qu’elle contient un donné ou matiere
qu’elle regoit, et une forme ou structure qu’elle produit, Reinhold n’a rien fait que décrire d’une
maniére plus abstraite, mais sans 1’éclairer, la distinction kantienne entre le divers de la
sensibilité et 'unité de I’aperception. Reinhold ne resta d’ailleurs pas fidele a cette sorte de



kantisme généralisé ; la théorie kantienne des postulats pses de la morale ne satisfait pas les
besoins de ’homme religieux, qui veut, pour I’adorer, un Dieu plus réel ; il s’oriente donc vers
les idées de Jacobi, admettant une perception du divin, inaccessible au savoir. Plus tard, enfin,
sous I’influence de Bardili, il est disposé a rapprocher la critique de 1’ontologie, et a voir dans
la raison humaine une faculté capable de découvrir I’inconditionné.

En 1790 aussi parait I’Essai sur la philosophie transcendantale de Salomon Maimon,
complété par son Essai de logique ou Théorie de la pensée (1794) et le Dictionnaire
philosophique (1791) ; Maimon conteste et la démonstration que Kant donne de I’apriorité des
synthéses (puisque le divers de la sensibilité n’exige aucunement, par nature, d’étre unifié par
I’entendement), et le fait méme de cette apriorité, dont la contrainte subjective de Hume peut
expliquer D’illusion. Il y a cependant une philosophie transcendantale qui permet la
détermination a priori des objets : pour la découvrir, Maimon s’inspire de la logique générale
: le genre (ligne) est par rapport a la différence spécifique (droit ou courbe) comme un
déterminable a une détermination ; or, toute détermination contient a priori la notion d’un
déterminable et d’un seul (droit suppose ligne), bien que I’inverse ne soit pas vrai (ligne ne
suppose pas droit) ; il y a donc entre le déterminable et la détermination une synthese unilatérale
. il faut ajouter que, dans I’intention de Maimon, la connaissance de cette synthese dépasse
pourtant la logique générale, parce que celle-ci, ne considérant que la forme, peut prendre a
volonté tout terme comme sujet ou prédicat : la logique transcendantale a la prétention de
distinguer le vrai sujet et le vrai prédicat. Il n’en est pas moins vrai que la synthése unilatérale
de Maimon ressemble beaucoup a ce que Kant appelait 1’analyse, puisque le prédicat (droit)
contient en lui la notion du sujet (ligne). C’est encore, semble-t-il, la transposition d’un
probléme de logique générale qu’il faut voir dans la spéculation de Maimon sur I’entendement
infini et sur les pse7 différentielles : on sait quel probléme insoluble était, pour Aristote, la
détermination de I’essence, ¢’est-a-dire de 1’union du genre avec la différence spécifique : c’est
le méme probléme que pose Maimon, lorsqu’il déclare que la syntheése unilatérale ne peut
fonder ni sa propre intelligibilité, ni celle des rapports qu’elle fonde : autrement dit, il reste
dans ces rapports un pur donné, une pure juxtaposition de la différence avec 1’identité : le réel
avec sa diversité déborde le logique fondé sur le seul principe d’identité. L’entendement infini
(appelé aussi conscience originaire ou Moi absolu) doit unir, tout en les maintenant distinctes,
I’identité et la différence, le logique et le réel ; il indique ainsi la limite d’une aspiration de la
raison : « La raison exige que 1’on considere le donné dans 1’objet (c’est-a-dire le divers, le
juxtaposé) non comme quelque chose d’immuable par nature, mais comme une conséquence
de la limitation de notre faculté de connaitre qui disparaitrait dans un intellect supérieur infini.
La raison recherche par la un progres infini par lequel ce qui est pensé est toujours accru, et ce
qui est donné diminue jusqu’a I’infinitésimal . » Ce progrés représente le passage du donné a
la loi de production du donné, loi de production qui joue par rapport au donné le méme réle
génerateur que la différentielle par rapport a la courbe. En résumé la doctrine de Maimon
suppose un évanouissement, a la limite de la distinction entre I’intuition et le concept, et la
détermination du réel par le seul concept, ¢’est-a-dire 1I’entendement intuitif dont parle Kant
dans la Critique du jugement.

En 1792, Schulze publie sans nom d’auteur ZAnesidemus, ou il défendait le scepticisme
contre les prétentions de la Critique de la raison pure. Nous ne pouvons penser les choses que
suivant le principe de substance, de causalité, et les autres principes ; donc ces principes sont
vrais des choses : tel est I’essentiel du raisonnement de Kant ; il n’a pas véritablement pses

% Philosophischer Wérterbuch, p. 169, Cité par M. GUEROULT, La philosophie transcendantale de S. Maimon,
Paris, 1929.



répondu a I’argumentation de Hume, qui demande le principe d’apres lequel les représentations
que nous avons des objets s’accordent avec les objets ; il est clair que I’'impossibilité de les
penser autrement n’est pas un pareil principe. Schulze indique aussi dans le kantisme de
véritables contradictions, notamment 1’idée d’une affection de la sensibilité¢ par une chose en
soi, idée qui sert de fondement a toute la Critique, et qui est pourtant impossible d’aprés cette
méme Critique, puisque la chose en soi y est posée comme une réalité et comme une cause,
c¢’est-a-dire soumise a des catégories qui ne devraient s’appliquer qu’aux choses sensibles.

En 1794, Fichte publie la Théorie de la science ou il prétend continuer et pousser plus loin
I’ceuvre de Kant. Nous parlerons plus tard des idées de Fichte. Qu’il suffise d’indiquer ici que
Kant lui-méme le désavoua, et que Schelling, dans ses premiers ouvrages Du moi comme
principe de la philosophie (1795), Lettres philosophiques sur le dogmatisme et le criticisme
(1795), se sert des idées de Fichte pour rénover le spinozisme.

J.-S. Beck, dans son Unique point de vue duquel la philosophie critique doit étre jugée
(1796) répond aux attaques de Schulze et de Jacobi sur la chose en soi, mais en donnant de la
pensée de Kant une interprétation qui ne va pas sans difficulté. Il est vrai que la chose en soi
est une notion contradictoire puisqu’elle doit, tout en existant en dehors du temps et de I’espace,
sans étre soumise a aucune catégorie, produire la matiere de nos intuitions sensibles : mais
pareille notion n’existe pas chez Kant ; chaque passage de la Critique, ou elle parait intervenir,
s’explique par une accommodation a la maniére de parler du lecteur dogmatique. Beck oriente
donc la philosophie de Kant vers un pur phénoménisme.

C’est I’idée mére de la logique transcendantale que Bardili conteste dans son Précis de
logique, purifié des erreurs de la logique antérieure, particulierement de celle de Kant (1800).
On sait que, pour Kant, la logique pure, fondée sur le principe de p 569 contradiction, ne comporte
que des jugements analytiques, qui n’étendent pas nos connaissances et ne déterminent pas le
réel : d’ou la nécessité d’une logique transcendantale concernant la connaissance a priori des
objets. Bardili veut au contraire que la logique pose par elle-méme 1’objet réel. La pensée
logique est toute dans le principe d’identité A= A, qui ne pose que 1’unité pure et vide d’une
pensée qui se répéte a I’infini : comment pourrait-il en naitre une dualité, et, avec la dualité, la
variété multiple des objets ? La réponse de Bardili consiste a considérer la fonction unifiante
comme de méme nature que I'unité ; et il retrouve ainsi la vieille thése néoplatonicienne de
I’unité cause de I’étre. Or, pour exercer cette fonction unifiante, il faut que 1’unité pose hors
d’elle-méme une matiére qui est diversité pure, simple extériorité et pluralité, en un mot une
limite qu’elle se pose a elle-méme comme condition de sa détermination. En somme, en
donnant a I’unité la fonction que Kant donne au je pense, il fait de I’idéalisme critique une sorte
de réalisme rationnel.

Tous ces commentaires ou ces critiques viennent de philosophes qui veulent modifier ou
remplacer le kantisme, mais dans une ligne de pensée analogue. Il en est bien autrement de la
Métacritique (1799) et de la Calligone (1800) de Herder. Kant, I’ancien maitre de Herder, avait
été peu favorable a ses Idées sur la philosophie de [ histoire, qu’il critique assez vivement en
1784, dans le Journal universel de la littérature ; puis, en 1788, dans un article Sur le début de
[’histoire : peu de pensées pouvaient lui étre plus antipathiques, a cause de la maniere dont
Herder dissout I’homme dans la nature, tandis que, pour lui, I’ceuvre morale est une ceuvre de
liberté, a laquelle la nature ne participe pas ; ’appel de Herder a la transcendance, I’idée que la
raison, cette possession humaine, est introduite dans 1’histoire par I’influence d’étres supérieurs,
ne le choquaient pas moins. Lorsque Fichte, se donnant comme disciple de Kant, déclare que,
bientdt, la seule religion sera la raison, Herder comprit la portée des attaques de Kant, et il
écrivit ces deux ouvrages, I’un contre ps70la Critique de la raison pure, I’autre contre la Critique



du jugement. Herder a, pour I’unité et la continuité dans les choses, une sensibilité qui est sans
cesse choquée par les divisions, les séparations qu’y introduit Kant. « Une scission dans la
nature humaine, la division entre les facultés de connaitre, la division de la nature totale, la
division dans la raison elle-méme », ces titres des derniers chapitres de la Métacritique donnent
le ton de toute ’ccuvre. A vrai dire, la scission entre la sensibilité et I’entendement, entre le
phénomene et la chose en soi, entre la raison théorique et la raison pratique heurte non
seulement Herder mais bien d’autres ; et il ne sera plus question dans la métaphysique
postkantienne que de dépasser le kantisme, en rétablissant I’unité de ’esprit rompue par la
Critique.



