
 

Émile BRÉHIER (1876 -1952)  

   

Histoire de la philosophie  

Tome II  

La philosophie moderne 

 

CHAPITRE XV  

TROISIÈME PÉRIODE (1775-1800) (suite) :  KANT ET LA 

PHILOSOPHIE CRITIQUE  

  

I. — VIE ET ŒUVRES  

@ p.507 La 

production littéraire de Kant s’étend sur un espace de cinquante années (1749-1799). Né à 

Kœnigsberg en 1724, d’une famille très modeste, il fut, en 1732, élève au Collège Frédéric 

alors dirigé par Albert Schultz, un partisan de la secte piétiste fondée à Francfort en 1670 par 

le pasteur alsacien Spener (1635-1705), qui prêchait la régénération intérieure par la méditation 

personnelle de l’Écriture. En 1740, il entre à l’Université, où il reçoit l’enseignement de Martin 

Knutzen, à la fois piétiste et disciple de Wolff. Entre 1746 et 1755, il est précepteur. En 1755 

il obtint, à l’Université, la promotion avec une Dissertation sur le feu, et la même année 

l’habilitation avec deux thèses sur le Nouvel éclaircissement sur les premiers principes de la 

connaissance métaphysique et De l’usage en philosophie de la métaphysique jointe à la 

physique, ou Monadologie physique. Il devint professeur ordinaire en 1770 avec sa thèse De 

mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principii. Il passa toute sa carrière à l’Université 

de Kœnigsberg, et il n’abandonna l’enseignement qu’en 1796 ; il mourut en 1804.  

Dès 1770 il avait déjà écrit de nombreux opuscules, de physique : Pensées sur la véritable 

évaluation des forces vives, 1747 ; p.508 Conception nouvelle du mouvement et du repos, 1758 ; 

de géographie : Sur les altérations du mouvement de rotation de la terre, 1754 ; Si la terre 

vieillit, 1754 ; Sur les tremblements de terre et sur les vents, 1756 et 1757 ; d’astronomie : 

Histoire universelle de la nature et théorie du ciel, 1755, enfin de philosophie : Considérations 



sur l’optimisme, 1759 ; La fausse subtilité des quatre figures syllogistiques, 1762 ; L’unique 

fondement possible d’une démonstration de l’existence de Dieu, 1763 ; Essai pour introduire 

en philosophie le concept de quantité négative, 1763 ; Observations sur le sentiment du beau 

et du sublime, 1764 ; Sur l’évidence des principes de la théologie naturelle et de la morale, 

1764 ; Les rêves d’un visionnaire expliqués par les rêves de la métaphysique, 1766.  

Il avait donc derrière lui des travaux considérables lorsqu’il publia en 1781 sa Critique de 

la raison pure (2e édit., 1787). Il avait pu lire, dès 1755, les Essais philosophiques de Hume, 

qui venaient d’être traduits en allemand, et il y trouva la première impulsion à ses recherches 

critiques. Il publie en 1783, les Prolégomènes à toute métaphysique future, où il change 

seulement le mode d’exposition des idées. En 1788 paraît la seconde critique, la Critique de la 

raison pratique ; en 1790 la troisième, la Critique de la faculté de juger.  

Outre les trois critiques, il publie un grand nombre d’œuvres qui s’y rattachent en général 

étroitement. En dehors de ses travaux de géographie ou d’histoire générale : Idée d’une histoire 

universelle au point de vue cosmopolite, 1784 ; Compte rendu des Idées de Herder, 1785 ; 

Définition du concept de race humaine, 1785 ; Conjectures sur le commencement de l’histoire 

de l’humanité, 1786 ; il y a ceux qui se rattachent à la Critique de la raison pure : Premiers 

principes métaphysiques de la science de la nature, 1786 ; Sur l’insuccès de toutes les tentatives 

des philosophes en matière de théodicée, 1791 ; puis ceux qui se rattachent à la morale : 

Fondements de la métaphysique des mœurs, 1785 ; Sur le principe du droit naturel de Hufeland, 

p.509 1786 ; La religion dans les limites de la simple raison, 1793 ; Sur la paix perpétuelle, 1795 

; Métaphysique des mœurs, comprenant les Premiers principes métaphysiques de la doctrine 

du droit, et les Premiers principes métaphysiques de la doctrine de la vertu, 1797 ; le Conflit 

des facultés, 1798, enfin un opuscule Sur l’usage des principes téléologiques dans la 

philosophie.  

Il faut y ajouter les publications posthumes de cours ou de brouillons.  

  

[II. — PÉRIODE PRÉCRITIQUE  

@  

Depuis la fin du XVIIIe siècle jusqu’à nos jours, il n’est guère de pensée philosophique qui 

n’ait eu pour point de départ, directement ou indirectement, la méditation de la doctrine 

kantienne : on a donc souvent tendance à considérer la critique non pas comme un épisode 

momentané de l’histoire des idées, mais comme une découverte définitive, qui trace une 

démarcation profonde entre le passé et l’avenir ; en indiquant les conditions permanentes 

auxquelles doit se plier toute connaissance pour être effective, Kant aurait écrit, suivant le titre 

d’un de ses livres, les préliminaires de toute métaphysique future, et limité, avec une précision 

rigoureuse, le champ du possible pour l’esprit humain. Pourtant les résultats de la critique sont 

loin d’être universellement acceptés ; dès la fin du XIXe siècle se dessine un mouvement de 

réaction très vif contre eux ; la perspective où on l’aperçoit dans le passé change donc du tout 

au tout. Pour l’apprécier historiquement nous devons nous efforcer de faire abstraction de 

l’emploi qu’on en a fait plus tard et des conflits qu’elle a suscités.  

La genèse de la doctrine critique date de la décade 1770-1780. Dans la période de vingt 

années qui a précédé cette élaboration, Kant a écrit un assez grand nombre de traités sur des 

sujets de physique ou de philosophie : on le voit nettement s’y détacher p.510 de la pensée de 

Leibniz et de Wolff pour aller dans le sens du courant d’idées familier à son époque, cette sorte 

d’empirisme rationaliste, issu de la méditation sur l’œuvre de Newton, et si défiant de l’a priori. 

En philosophie de la nature, dans Von der wahren Schätzung von der lebendigen Kräften 



(1749), il attribuait à chaque corps une force active indépendante de l’extension : puis il arrive, 

en 1756, dans sa Monadologia physica, à un dynamisme intermédiaire entre celui de Leibniz 

et de Newton et qui a beaucoup d’affinité avec celui que soutenait Boscovich à la même époque 

; la monade représentative de Leibniz devient un centre de force attractive et répulsive qui 

remplit ainsi un espace fini non à cause de la pluralité de ses parties, mais grâce à ses rapports 

aux autres monades : comme Newton, Kant admet un espace absolu dans lequel se rangent ces 

monades qui exercent les unes sur les autres une influence physique : question qu’il résout dans 

le même sens dans son Premier fondement de la différence des régions de l’espace (1768). Ce 

dynamisme, qui ne donne la réalité substantielle qu’à la force, reste un trait permanent de la 

pensée de Kant qui l’intégrera à sa doctrine critique.  

Ses traités philosophiques contiennent une discussion des conceptions fondamentales du 

rationalisme wolffien : la Principiorum primorum cognitionis metaphysicae nova dilucidatio 

(1755) met en lumière les difficultés de la notion de contingence dans la doctrine de Leibniz ; 

on se rappelle le rôle que jouait dans cette notion la nécessité hypothétique ; or, Kant voit un « 

non-sens » dans la distinction entre la nécessité absolue et la nécessité hypothétique : il ne peut 

y avoir deux sortes de déterminisme ; il faudra donc faire de la liberté un aspect du 

déterminisme, ce qui est un autre non-sens.  

La seule base possible pour la démonstration de l’existence de Dieu (1763) conteste, dans 

son principe, la preuve ontologique ; celle-ci conçoit, en effet, l’existence comme un 

enrichissement de l’essence, comme un accomplissement de la possibilité p.511 (complementum 

possibilitatis) ; l’être parfait, qui a par définition l’essence la plus riche, doit donc exister : 

argument qui prouverait trop, puisqu’il prouverait l’existence de tout être parfait en son genre, 

par exemple d’un monde parfait ; mais en réalité, il ne prouve rien, parce qu’il repose sur une 

fausse idée de l’existence ; il est faux que l’existence, quand elle est dite d’une chose, enrichisse 

en rien le concept de cette chose ; le contenu du concept reste le même après comme avant ; 

l’existence ne peut donc jamais être trouvée analytiquement dans un concept pensé comme 

possible. Kant frappe ici le rationalisme au point sensible : impossibilité de démontrer 

rationnellement une existence. La nouvelle preuve qu’il admet ne descend pas du possible ou 

essence comme principe à l’existence de Dieu comme conséquence, mais remonte du possible 

comme conséquence, à l’existence de Dieu comme principe ; car le possible ne peut être pensé 

comme tel que relativement à un être existant, nécessaire (puisque, sans lui, le possible 

deviendrait impossible), simple, immuable, éternel.  

C’est la même difficulté qui est visée dans l’Essai sur l’introduction du concept de quantité 

négative en philosophie. On sait l’effort de Wolff pour réduire le principe de raison suffisante 

au principe de contradiction, donc les vérités de fait aux vérités de raison ; cette réduction 

repose, selon Kant, sur une confusion ; il y a, en effet, deux sortes d’opposition : l’opposition 

logique qui est entre un terme et la négation de ce terme ; l’opposition réelle qui est entre deux 

termes également positifs, comme deux forces qui s’équilibrent, deux poids qui, sur les 

plateaux d’une balance, maintiennent le fléau vertical, en un mot deux termes dont l’un annule 

l’effet de l’autre. Or, les rationalistes, confondant ces deux espèces d’opposition, croient à tort 

que l’assertion d’un fait implique ou exclut logiquement l’assertion d’un autre fait ; 

logiquement, l’on peut, si l’on pose l’affirmation, en conclure la négation de la négation ; mais, 

si deux termes sont positifs, « comment, parce que quelque chose existe, puis-je comprendre 

p.512 que quelque autre chose vienne à l’existence ou cesse d’être ? ». Or, c’est ce qui arrive 

quand on emploie des mots comme cause et effet, force et action, qui paraissent supposer qu’un 

fait est renfermé dans un autre.  



Plus nets encore sont les Songes d’un visionnaire expliqués par les songes de la 

métaphysique (1766). Le visionnaire est le Suédois Swedenborg, qui prétendait avoir développé 

en lui le sens intime, commun à tous les hommes mais ignoré d’eux, qui met en relation directe 

avec le monde des esprits. Kant démontre que le métaphysicien qui, lui aussi, parle de réalités 

spirituelles, ou bien doit en avoir une expérience directe, ou, sinon, se contenter d’en énoncer 

des prédicats négatifs, et avouer qu’il n’en sait rien ; mais, dans le premier cas, il ne se distingue 

pas de tous les fantasques et visionnaires qu’il affecte pourtant de mépriser ; dans le second 

cas, la métaphysique devient ce qu’elle doit être, la science des bornes de l’esprit humain. Le 

rationalisme est donc visionnaire ou critique : cette alternative suppose évidemment que toute 

connaissance est fondée sur l’expérience ; tout ce que nous pouvons dire sur les causes, les 

forces, les actions doit être tiré de l’expérience ; or, nous n’avons aucune expérience d’une 

action spirituelle, par exemple de la manière dont ma volonté meut mon bras ou de ce que serait 

la pensée indépendamment du corps.  

Kant rassure d’ailleurs ceux qui lient notre destinée morale aux affirmations de la 

métaphysique spiritualiste ; cette page, de vingt ans antérieure à la Critique de la raison 

pratique, mérite d’être citée : « On prétend d’ordinaire qu’une théorie rationnelle de la 

spiritualité de l’âme est nécessaire pour se convaincre de son existence après la mort, et que 

celle-ci est nécessaire pour fonder une vie vertueuse... Quoi ! est-il bien d’être vertueux, 

seulement parce qu’il y a un autre monde, ou les actions ne seraient-elles pas plutôt 

récompensées parce qu’elles sont en soi bonnes et vertueuses ?... Il paraît plus conforme à la 

nature humaine et à la pureté des mœurs de p.513 fonder l’attente du monde à venir sur les 

sentiments d’une âme vertueuse, que de fonder sa vertu sur l’espoir d’un autre monde. Telle 

est la foi morale, dont la simplicité peut se dispenser de la subtilité du raisonnement et qui, 

seule, convient à l’homme en son état actuel, en le conduisant sans détour à sa vraie fin. » On 

entend ici un écho de la méditation de Rousseau comme, précédemment, de celle de Hume : 

ces deux penseurs ont, l’un et l’autre, éloigné Kant du rationalisme de Wolff.  

Dans l’Essai sur l’évidence des principes de la théologie naturelle et de la morale (1764), 

Kant, évidemment contre les wolffiens, avait insisté sur le danger qu’il y a à suivre la méthode 

des mathématiques en philosophie ; tandis que le mathématicien part de définitions simples et 

qu’il sait complètes, puisqu’il en est l’auteur, la philosophie doit partir de données de 

l’expérience, qui souvent sont vagues et confuses ; que l’on compare un concept défini, comme 

celui d’un trillion, au concept philosophique, si mal défini, de la liberté ; les mathématiques 

peuvent donc suivre une méthode synthétique et constructive, appuyée sur de solides points de 

départ ; l’analyse philosophique ne saurait arriver à des concepts qui permettraient une 

construction de ce genre.  

Jusqu’ici il semble que Kant oppose au rationalisme de Wolff l’empirisme régnant ; c’est 

la période précritique qui n’est pas du tout, comme on dit souvent, rationaliste, mais empiriste. 

Ce détachement de Leibniz et de Wolff vers cette époque est, chez les philosophes allemands, 

très général : Creuz (Versuch über die Seele, Francfort, 1754), qui est d’ailleurs incliné à des 

vues mystiques sur le règne des esprits, dénonce l’illusionnisme universel qui découle de la 

théorie de Leibniz : « selon lui, tout ce que nous pensons, tout ce que nous nous représentons, 

quand un corps est présent à notre conscience, ce n’est que phénomène, illusion, fantasmagorie, 

et bref, la nature nous paraît être une trompeuse Circé ». On voit d’autre part se disloquer 

l’édifice leibnizien, se rompre l’équilibre, si soigneusement établi, p.514 entre la religion et la 

morale ; Eberhard (Neue Apologie des Sokrates, 1772) soutient que la morale est indépendante 

des croyances chrétiennes. D’autres reviennent, par-delà Leibniz, à Spinoza, comme Edelmann 

(Göttlichkeit der Vernunft, 1741), ou à Malebranche comme Ploucquet, qui soutient 



l’occasionalisme. Le célèbre Mendelssohn, d’autre part, n’admet plus la parenté que les 

wolffiens voyaient entre la métaphysique qui s’occupe de réalités, et les mathématiques qui 

traitent de concepts possibles, dont il est interdit de conclure une réalité (Ueber die Evidenz in 

metaphysischen Wissenschaften, 1764). Lossius (Physische Ursachen des Wahren, 1775) est 

un empiriste décidé, qui trouve que « la théorie de la raison est une pièce de la théorie de l’âme 

et se rapporte à elle comme la métaphysique à la physique expérimentale... La théorie de 

l’origine des concepts devrait être considérée comme plus utile que les théories logiques ». 

Tetens enfin, qui a d’ailleurs peut-être subi, dans ses Philosophische Versuche über die 

menschliche Natur (1777) l’influence de la Dissertation que Kant écrivit en 1770, abandonne 

l’empirisme associationniste ; mais ce n’est pas du tout pour revenir à Leibniz ; il attribue en 

effet la connaissance à une synthèse des impressions passives, synthèse qui est « une activité 

spontanée de l’entendement » ; les idées qui en dépendent « sont antérieures à l’expérience ; 

nous ne les apprenons pas par abstraction, et il ne dépend pas d’un exercice répété que ces 

liaisons s’affaiblissent ».  

  

III. — LA DISSERTATION DE 1770  

@  

Jusqu’ici Kant a donc seulement pris part au mouvement général de son époque. Les choses 

vont changer de face en 1770 dans la dissertation latine Sur la forme et les principes du monde 

sensible et du monde intelligible. Peut-être la lecture des Nouveaux Essais, parus en 1765, est-

elle pour quelque chose dans le p.515 retour au rationalisme que l’on constate alors ; sans doute 

il est non moins hostile à Wolff qu’auparavant ; mais le plan de la discussion change ; l’idée 

fondamentale de la Dissertation, c’est que la notion intellectuelle pure n’est pas plus réductible 

à l’impression passive du sens, comme le veulent les empiristes, que la sensation n’est 

réductible à une notion confuse, comme le disent Leibniz et Wolff ; c’est à cette dernière 

réduction surtout que Kant attribue la décadence de la philosophie : « Je crains, écrit-il, que, 

par cette distinction entre les choses sensibles et les choses intellectuelles (comme entre le 

confus et le distinct), distinction qui, pour lui, n’est que logique, Wolff ait peut-être aboli, au 

grand dommage de la philosophie, la plus noble des parties de la philosophie antique, celle qui 

discutait du caractère des phénomènes et des noumènes, et qu’il ait détourné les esprits de cette 

recherche vers les minuties logiques. »  

Ce sont les principes mêmes de la monadologie leibnizienne qui sont en question : Leibniz 

y était parti de cet axiome intellectuel que le composé suppose le simple et que l’univers est 

fait de la synthèse des simples. Or, cet axiome est inapplicable lorsqu’il s’agit de la réalité 

sensible et que l’on veut effectuer in concreto les opérations qu’il implique ; jamais nous 

n’aboutissons au simple à cause de la division à l’infini, qui n’est achevée en aucun temps ; 

jamais nous n’achevons la synthèse à cause du déroulement toujours inachevé de l’univers dans 

le temps. Mais comment ne pas voir ici une contradiction, puisque l’axiome paraît bien avoir 

une valeur absolue ?  

Si nous considérons les notions intellectuelles qui entrent en jeu dans l’axiome, celles de 

tout, de simple, de composé, comme aussi les notions que Leibniz utilise dans sa Monadologie, 

celles de possibilité, d’existence, de nécessité, de substance, de cause, nous verrons « qu’elles 

n’entrent jamais, à titre de parties, dans aucune représentation sensible, et qu’elles n’ont pu en 

être tirées ». Leibniz a eu le tort de traiter des choses sensibles comme si elles étaient 

intelligibles ; s’il en est ainsi, la difficulté qu’on p.516 rencontre touche non pas au concept 

intellectuel de tout, mais aux conditions de l’intuition sensible. Par la sensibilité, en effet, nous 



sommes seulement affectés par la présence d’un objet, si bien que la sensation n’atteint les 

choses que comme elles apparaissent, comme phénomènes ; l’entendement saisit au contraire 

les choses telles qu’elles sont. Cette distinction entre l’affection passive du sens et le concept 

de l’entendement restera capitale chez Kant : elle introduit dans nos facultés une coupure toute 

différente de celles que l’on connaissait jusqu’alors ; on rapportait aux sens le particulier, le 

contingent, l’obscur, la vérité de fait, et à l’intelligence, l’universel, le nécessaire, le distinct, la 

vérité de raison. Mais rien n’empêche, si la sensation est une affection, qu’il n’y ait dans la 

sensibilité un élément universel, nécessaire et distinct ; car notre capacité d’être affecté a une 

structure déterminée, et cette structure est comme une forme ou une loi interne de l’esprit selon 

laquelle il coordonne ses impressions : tels sont le temps et l’espace qui sont non pas, comme 

l’a cru Leibniz, un ordre des choses successives et coexistantes, mais des formes a priori de la 

sensibilité, des manières d’être affecté. Il y a donc des sciences qui portent sur les choses 

sensibles, et qui pourtant sont universelles, telles que la géométrie, science de l’espace.  

L’économie des pensées, dans la Dissertation est, en somme, assez différente de ce qu’elle 

sera dans la Critique de la raison pure. La dissertation a découvert les principes de l’esthétique 

transcendantale, c’est-à-dire la distinction de la sensibilité et de l’entendement, et les formes a 

priori de la sensibilité ; mais il faut remarquer que cette distinction résulte ici de l’impossibilité 

d’appliquer des concepts intellectuels aux choses sensibles, et de la contradiction qui en naîtrait 

si ces choses n’étaient essentiellement différentes des objets de l’intelligence. La pensée 

critique de Kant, à ses débuts, naît donc dans l’atmosphère de ce qu’on appellera plus tard 

l’antinomie, c’est-à-dire l’énigme d’un monde qui devrait être un tout et qui ne peut l’être.  

p.517 Mais une distinction aussi tranchée soulevait des difficultés nouvelles, dont nous 

voyons Kant préoccupé dans ses Lettres à Marcus Herz, le seul document qui nous renseigne 

sur sa pensée pendant les dix années de réflexion qui ont précédé la Critique. En effet, si l’on 

comprend comment la représentation sensible a un objet qui lui correspond, puisqu’elle 

consiste dans une affection de l’âme par un objet, il est beaucoup plus difficile de saisir 

comment une notion de l’entendement peut avoir un objet. Comment puis-je affirmer 

l’existence réelle de substances, de causes, en général d’objets répondant aux concepts de 

l’entendement ? Car ces objets ne sont pas, comme dans le cas des sens, causes des 

représentations ; notre entendement n’est pas non plus un intellectus archetypus, comme 

l’entendement divin, qui produit ses objets. Comment se fait-il que ces notions qui apparaissent 

comme des produits de mon esprit dans son isolement (sich isolierenden) donnent des lois aux 

objets ? Car « dire seulement qu’un être supérieur a sagement implanté en nous de tels concepts 

et de tels principes, c’est subvertir la philosophie 1 ». ] 

  

IV. — LE POINT DE VUE CRITIQUE.  

@  

Comment un objet peut-il répondre à un concept de l’entendement ? Telle est la question 

qui a donné naissance à la révolution critique. Car il y a, en fait, des sciences ou des disciplines 

philosophiques qui procèdent en se servant de concepts de l’entendement, en dehors de toute 

expérience et de toute impression sensible, et qui prétendent connaître leur objet a priori. Telles 

sont les mathématiques, la métaphysique, la morale, et même, selon certains, l’esthétique, qui 

donne les lois du goût. Toutes ces disciplines posent à l’esprit le même problème ; et dès 1771, 

Kant a si bien saisi leur lien que, dans p.518 l’ouvrage qu’il prépare alors sous le titre Limites de 

la sensibilité et de la raison, il devait traiter de la métaphysique, de la théorie du goût et de la 

 
1 Lettre du 20 février 1772.  



morale. Il est vrai que, d’après les conceptions régnantes, le caractère a priori de ces sciences 

s’expliquerait facilement : ces sciences, en tant qu’elles sont pures et non empiriques, 

consisteraient, en effet, uniquement dans l’analyse des concepts donnés, sans autre principe 

que celui de contradiction : la mathématique est une promotion de la logique, aussi bien pour 

Hume que pour Leibniz ; quant à la métaphysique et à la morale, elles imitent en tout, selon 

l’école de Wolff, la méthode des mathématiques ; ou bien, selon Hume, elles n’y sont pas 

réductibles, mais alors elles perdent entièrement tout caractère a priori, et le scepticisme est la 

seule issue.  

Or, la solution leibnizienne n’est qu’apparente, car par l’analyse d’un concept on peut 

expliciter les connaissances déjà possédées, mais non pas acquérir de connaissances nouvelles, 

comme prétendent le faire mathématicien ou métaphysicien ; dire ce que contient le concept, 

ce n’est pas donner au concept un objet. Cette solution prépare d’ailleurs le scepticisme de 

Hume ; Hume a en effet prouvé, d’une manière irréfutable, selon Kant, que le principe : tout ce 

qui arrive a une cause, n’était pas analytiquement démontrable ; il n’y a donc pas d’autre 

ressource que de le dériver de l’expérience et d’attribuer sa nécessité (ce qui est, en réalité, la 

nier) à une habitude subjective. Toute proposition a priori est analytique (c’est-à-dire que 

l’attribut est renfermé implicitement dans le sujet) ; toute proposition synthétique (c’est-à-dire 

celle où l’attribut ne fait pas partie du sujet, comme : l’or fond à 1100 degrés) est a posteriori 

ou fondée sur l’expérience, telle est, en langage kantien, la thèse de Leibniz, qui, au fond, 

revient à refuser tout objet à l’entendement et par conséquent à nier le problème critique.  

Ce problème ne se pose que s’il y a des propositions synthétiques a priori, c’est-à-dire des 

propositions qui étendent notre p.519 connaissance, sans pourtant s’appuyer sur l’expérience ; or, 

telles sont les propositions des mathématiques, de la partie pure de la physique, de la 

métaphysique ; une proposition telle que 7+5=12, suppose l’acte synthétique par lequel nous 

construisons le nombre 12 avec les unités comprises dans les nombres 7 et 5 ; un axiome tel 

que : la ligne droite est le plus court chemin d’un point à un autre, est bien une synthèse, puisque 

la notion de quantité (le plus court chemin) n’est point comprise analytiquement dans 

l’impression purement qualitative de la rectitude d’une ligne. Le principe de causalité, (c’est la 

thèse de Hume qui, du propre aveu de Kant, lui a donné l’éveil) est une synthèse. Enfin, il est 

évident que la métaphysique prétend, en dehors de toute expérience, étendre nos connaissances 

sur l’âme, sur le monde et sur Dieu, et que la morale nous prescrit des lois qui ne sont pas 

fondées sur la simple analyse de la nature humaine. Or, toutes ces synthèses sont a priori, 

puisqu’elles sont universelles et nécessaires, tandis que l’expérience ne nous donne rien que du 

particulier et du contingent. La raison (c’est-à-dire, ici, la faculté des connaissances a priori) a 

donc non pas seulement un usage logique, réglé par le principe de contradiction, mais un usage 

réel.  

Qu’est-ce qui fait la légitimité de cet usage, c’est-à-dire comment des propositions 

synthétiques a priori sont-elles possibles ? C’est là l’objet de la Critique de la Raison pure, où 

les diverses synthèses a priori, en mathématiques, en physique pure, en métaphysique 

comparaissent en quelque sorte devant la raison, pour que leurs titres soient vérifiés.  

  

V. — LA CRITIQUE DE LA RAISON PURE : L’ESTHÉTIQUE  

@  

Il ne paraît pas douteux que Kant a pris pour type de la connaissance l’aspect de la 

connaissance qu’avait rendu familier la physique de Newton : d’une part une série 

d’expériences p.520 éparses, acquises indépendamment l’une de l’autre ; d’autre part un concept 



ou une loi que découvre l’esprit et qui crée la liaison ou l’unité entre ces expériences ; d’une 

part donc des matériaux passivement accumulés, d’autre part une intelligence active qui lie 

entre elles ces expériences pour les penser.  

Supposons que l’on veuille décrire l’allure générale et fixer les cadres de ce procédé de 

connaissance : supposons que l’on prenne, dans leur abstraction pure, la donnée passive 

s’éparpillant en pure diversité, l’entendement actif et la synthèse du divers par cet entendement, 

l’on sera bien près d’avoir les éléments essentiels de l’Esthétique transcendantale et de 

l’Analytique transcendantale, c’est-à-dire des deux premières parties de la Critique de la raison 

pure. Kant a essayé de justifier, de montrer comme l’essence même de la connaissance, de 

porter à l’absolu cet aspect de la connaissance qui avait connu, dès la fin du XVIIe siècle, de 

tels succès.  

De là le caractère transcendantal et non psychologique de sa recherche ; transcendantal, 

c’est-à-dire que les facultés sont considérées non en elles-mêmes, mais dans les connaissances 

a priori qu’elles rendent possibles. La sensibilité n’est point la connaissance des choses 

sensibles, pas plus que l’entendement n’est la connaissance intellectuelle des idées ; la 

sensibilité est la faculté qui donne le divers, sans liaison, éparpillé dans l’espace et dans le 

temps, et l’entendement est la faculté qui lie et qui synthétise ce divers. Entendement et 

sensibilité n’ont pas chacun leur objet propre, placé à des plans distincts ; ils concourent, chacun 

pour leur part, à la connaissance de l’objet.  

D’où la division de l’ouvrage en Esthétique transcendantale et Analytique transcendantale, 

l’une étudiant ce qu’il y a d’a priori et d’universel dans la diversité du donné, l’autre étudiant, 

sous sa forme la plus abstraite et la plus pure, l’opération de l’entendement qui l’unifie.  

Pour concevoir l’objet de l’Esthétique transcendantale, essayons de nous représenter, en le 

vidant de toute qualité p.521 sensible qui le particularise, l’éparpillement du divers donné à la 

sensibilité ; il restera alors les formes selon lesquelles ce divers est éparpillé, à savoir l’espace 

et le temps, l’espace, forme du sens externe, selon lequel le divers se juxtapose, le temps, forme 

du sens intime, selon lequel le divers se succède : entendons le temps et l’espace purs, c’est-à-

dire non seulement privés de tout contenu que la matière de la sensibilité leur donnera, mais 

surtout privés de toute unité, qui ne peut leur être conférée que par l’entendement ; ainsi, 

concevoir une grandeur dans l’espace, ce n’est plus concevoir l’espace pur, puisque cette 

grandeur ne peut être saisie que grâce à une opération synthétique de l’entendement, unifiant 

d’une certaine manière le divers de l’espace. Mis à part de la matière et de l’unification de 

l’entendement, espace et temps nous apparaîtront comme les formes a priori de la sensibilité, 

qui sont les conditions nécessaires de toute intuition sensible.  

Ce divers n’a, pris en lui-même et abstraitement, aucune tendance interne à l’unification. 

Le temps kantien, pur divers, est tout autre que le temps platonicien, cette image de l’éternité, 

cette diversité ordonnée selon les mouvements des planètes ; l’espace kantien est tout autre 

chose que cette espèce de réseau où, selon Aristote, les choses ont leur place marquée ; c’est le 

divers complètement homogène de la géométrie et de la mécanique. C’est proprement cet 

éparpillement rigoureux, dont on voit la place nécessaire dans la pensée kantienne, que Kant a 

désigné sous le nom d’idéalité du temps et de l’espace. Idéalité, c’est-à-dire irréalité, si l’on 

entend par réalité une chose existant en soi ; car une chose existant en soi a nécessairement son 

unité en soi, indépendamment de l’opération de l’entendement : si l’espace et le temps sont 

pure diversité, ils deviennent des phénomènes. Cette théorie de l’idéalité de l’espace vient se 

souder, d’une manière quelque peu artificielle, à la thèse, si souvent développée par les 

sceptiques, que nous ne connaissons des choses que les impressions qu’elles produisent en 

notre âme, p.522 c’est-à-dire les choses non telles qu’elles sont en elles-mêmes, mais telles 



qu’elles nous apparaissent. Au total, le divers de la sensibilité, que l’entendement aura à unifier 

pour créer une connaissance, contient, à titre de matière empirique, les impressions sensibles 

et, à titre de condition transcendantale, les formes pures de l’espace et du temps : le 

phénoménisme ou idéalisme de Kant consiste dans l’affirmation que l’entendement n’agit, dans 

son œuvre unificatrice, que sur le divers de l’intuition sensible, c’est-à-dire sur des phénomènes 

; nous voyons comment le phénoménisme (et avec lui le caractère purement intuitif, non 

conceptuel, du temps et de l’espace) est, dans sa théorie de la connaissance, une pièce 

indispensable sans laquelle disparaîtrait le rôle unificateur et actif de l’entendement, et nous 

voyons aussi que ce phénoménisme est fondé uniquement sur l’esthétique transcendantale et 

non, comme on le dit parfois par erreur, sur l’analytique.  

  

VI. — LA CRITIQUE DE LA RAISON PURE :  

L’ANALYTIQUE  

@  

L’Analytique transcendantale étudie la formation de l’objet de la connaissance par le 

pouvoir unificateur de l’entendement : le centre en est donc la Déduction transcendantale des 

concepts de l’entendement où Kant prouve qu’un objet d’expérience ne peut exister pour nous, 

s’il n’y a une synthèse a priori du divers de la sensibilité par l’entendement. Le reste n’en est 

que la préparation ou la conséquence et risque parfois de cacher l’essentiel sous des 

développements enchevêtrés.  

D’abord la préparation : l’entendement est la faculté des concepts : nous savons que le 

concept réunit et unifie des intuitions ; représentons-nous cette fonction de liaison le plus 

abstraitement possible, indépendante de toute la matière empirique à laquelle elle peut 

s’appliquer, nous aurons le concept a priori de l’entendement, condition universelle et 

nécessaire de p.523 l’opération de liaison. Mais il y a ici une difficulté particulière qui rend 

nécessaires les préliminaires dont nous parlons maintenant : c’est qu’il y a plusieurs concepts 

a priori ou catégories ; l’entendement ne lie pas en général ; il lie selon tel ou tel concept a 

priori ; par exemple, détermine-t-il la grandeur d’une ligne, il lie le divers de l’espace selon le 

concept d’une quantité ; détermine-t-il l’intensité de la chaleur, il relie les données de la 

sensibilité sous le concept de la qualité ; saisit-il la succession nécessaire des phénomènes, c’est 

le concept de causalité qu’il emploie. En chacun de ces cas il lie, mais ce sont des liaisons de 

nature diverse. Or, la déduction transcendantale montre bien la nécessité de l’unité synthétique 

en général, mais elle n’a pas du tout à découvrir, selon Kant, les concepts selon lesquels la 

liaison se fait. D’autre part, il estime qu’on ne saurait, comme Aristote, abandonner au pur 

empirisme la découverte des catégories : reste donc à trouver un fil conducteur qui en permette 

a priori une complète énumération. Ce fil conducteur, Kant pense l’avoir trouvé grâce à la 

remarque suivante : les jugements, étudiés par les logiciens ont une forme logique qui permet 

de les classer en quatre groupes de trois : jugements de quantité (universels, particuliers, 

singuliers), de qualité (affirmatifs, négatifs, indéfinis), de relation (catégoriques, hypothétiques, 

disjonctifs), de modalité (problématiques, assertoriques, apodictiques) ; ce tableau montre 

l’ensemble des fonctions de l’entendement dans son usage logique, chacune de ces fonctions 

donnant l’unité aux représentations qui entrent dans le jugement ; si nous imaginons la même 

fonction d’unification s’appliquant au divers de l’intuition, nous obtiendrons autant de concepts 

universels d’objets ou catégories, les catégories de quantité (unité, pluralité, totalité), de qualité 

(réalité, négation, limitation), de relation (substance et accident, cause et effet, liaison 

réciproque), de modalité (possibilité, existence, nécessité).  



Quelle que soit la valeur de ce classement des catégories (on a fait souvent remarquer le 

caractère artificiel de la table des p.524 jugements et surtout de leur correspondance aux 

catégories), la partie centrale de l’Analytique, la déduction, en est indépendante, et on pourrait 

modifier ou supprimer celle-là sans changer un mot à celle-ci. De cette Déduction, Kant a donné 

deux rédactions, entièrement différentes, dans la première et dans la seconde édition (1781 et 

1788).  

L’expérience est un tout (ein Ganzes) ; et où il y a des représentations isolées, il n’y a pas 

d’expérience ; or la sensibilité ne donne que du divers éparpillé ; donc il faut, pour qu’il y ait 

expérience, qu’une activité spontanée lie ce divers, et si nous considérons le divers a priori de 

la sensibilité (espace et temps), la spontanéité de l’entendement s’appliquant (suivant les 

catégories) à ce divers a priori nous donnera a priori les conditions de toute expérience : telle 

est l’idée centrale de la déduction.  

Dans la première édition, Kant n’a cru pouvoir expliquer sa pensée que par une sorte de 

parallélisme entre les conditions ou phases psychologiques de la connaissance des objets et ses 

conditions transcendantales. Pour connaître un tout dont les parties se succèdent dans le temps, 

il faut appréhender d’ensemble toutes ses parties successives (synthèse de l’appréhension) ; 

tout objet est composé pour nous de parties actuellement données et de parties non données qui 

leur ont été liées dans l’expérience passée ; pour le connaître, il faut donc que l’imagination 

passe du donné au non donné et reproduise celuici (synthèse reproductrice de l’imagination) ; 

ces divers éléments ne forment pas pourtant encore un objet unique, à moins d’être saisis sous 

un seul et même concept : de l’or, une maison, etc. (synthèse de la récognition dans le concept). 

Supposons maintenant que, au lieu de considérer la matière des représentations sensibles, nous 

envisagions seulement le divers a priori du temps qui en est la condition nécessaire : nous 

aurons, vis-à-vis du divers du temps, autant de synthèses transcendantales, qui seront la 

condition des synthèses empiriques que nous avons décrites : une synthèse transcendantale de 

l’appréhension qui p.525 lie les moments divers du temps ; une synthèse transcendantale de la 

reproduction de l’imagination, qui, à chaque instant du temps, reproduit les moments passés 

(comme, si je tire une ligne, cette ligne n’existe pour moi que si, à chaque point, je reproduis 

en imagination les portions que j’en ai déjà tirées) ; enfin une synthèse transcendantale de la 

récognition dans le concept, dont l’exposé, un peu confus, a dû amener Kant au remaniement 

de la seconde édition, qui en a gardé l’essentiel sous une forme bien plus claire, et même y a 

réduit, à vrai dire, toute la déduction.  

Car, dans la seconde rédaction, Kant s’est entièrement débarrassé de cet échafaudage 

psychologique, qu’il avait jugé indispensable dans la première : l’exposé commence 

précisément où nous avons achevé celui de la première, sans pourtant qu’aucune préface soit 

jugée nécessaire, et il n’est plus question des diverses phases de la synthèse. Mais, pour bien le 

comprendre, une remarque préliminaire est indispensable : le but de Kant est de démontrer la 

nécessité de l’emploi des catégories comme principe de liaison du divers de la sensibilité pour 

fournir un objet d’expérience ; on pourrait considérer ce but comme atteint en montrant que, 

grâce à l’emploi des catégories, le divers de la sensibilité, en lui-même éparpillé et désordonné, 

qui n’est « rien qu’un jeu aveugle de représentations, moins qu’un songe », devient tel que nos 

affections se suivent selon un ordre universel et nécessaire, ordre qui constitue à proprement 

parler leur objectivité ; par exemple le concept d’une cause est celui d’une synthèse nécessaire 

de ce qui suit avec ce qui précède. Or, ce n’est pas encore là la déduction, la catégorie n’est pas 

justifiée par le rôle qu’elle joue en fait : la déduction pose une question de droit, non une 

question de fait.  



La catégorie ou concept a priori n’est pas, en effet, le point de départ le plus élevé de la 

connaissance : la catégorie est une liaison, et la liaison suppose, avant elle, l’unité ; « l’idée de 

cette unité ne peut donc naître de la liaison ; bien plus, c’est en p.526 s’ajoutant à la représentation 

du divers que l’unité rend possible le concept de liaison ». Avant que mes représentations soient 

liées, il faut d’abord qu’elles soient miennes : « le je pense doit donc pouvoir accompagner 

toutes mes représentations ; autrement il y aurait en moi quelque chose de représenté qui ne 

serait pas pensé, autant dire, dont la représentation serait impossible ou du moins ne serait rien 

pour moi ». Le je pense est un acte de la spontanéité qui précède tous les actes de l’entendement, 

une aperception pure et originaire qui accompagne toutes les perceptions empiriques ; en lui, 

s’exprime l’unité de la conscience du moi à travers toutes les représentations, que l’on peut 

appeler unité transcendantale, en ce sens qu’elle rend possible toute connaissance. Mais il faut 

insister surtout sur ce point que l’unité du je pense à travers toutes nos représentations est une 

proposition analytique et même identique. La déduction consiste proprement à montrer que sur 

cette proposition identique est fondée la nécessité de la liaison synthétique a priori selon les 

catégories : l’unité de la conscience disparaît, à moins que le divers de l’intuition ne se lie en 

concepts d’objets ; supposez une simple succession d’affections, le je pense ne se reconnaîtra 

pas le même, à chacune des affections : il ne se reconnaîtra le même dans les représentations 

successives que si, dans cette succession, il y a liaison universelle et nécessaire, c’est-à-dire 

objective ; cette liaison est à son tour impossible si elle ne se fait selon les concepts a priori de 

l’entendement. Il  n’y a donc pas d’unité de la conscience sans unité de son objet (ou plutôt, 

comme par essence l’objet est un) sans objet, ou, comme s’exprime Kant, « toutes les intuitions 

sensibles sont soumises aux catégories comme aux seules conditions sous lesquelles le divers 

de l’intuition peut s’unir en une conscience ». Dès que l’on pose dans l’esprit le divers de 

l’intuition, l’unité du je pense entraîne, par une nécessité logique, la construction de la réalité 

objective. La nécessité des synthèses est ainsi déduite analytiquement, ce qui constitue une 

véritable démonstration.  

p.527 La déduction transcendantale esquisse un de ces mouvements dialectiques si familiers 

à l’esprit allemand et que la méditation de la Critique a fait beaucoup pour réintroduire chez 

les métaphysiciens postérieurs : l’unité du moi se perdrait dans le divers de l’intuition, s’il 

n’opérait la synthèse de ce divers à l’aide des catégories. Il faut prendre d’ailleurs tous ces actes 

et opérations de l’entendement en un sens transcendantal, c’est-à-dire comme antérieurs à 

l’expérience dont ils sont la condition : le Ich qui affirme n’est pas le moi empirique connu par 

le sens intime à travers la forme du temps, mais le moi transcendantal, qui en est la condition 

stable et permanente, comme les actes purs de l’entendement n’ont pas lieu sur des objets 

donnés dans l’expérience, puisqu’ils sont les actes constitutifs des objets qui peuvent nous être 

donnés.  

Après avoir montré pourquoi la spontanéité de l’entendement lie le divers de la sensibilité, 

il faut montrer comment se fait cette liaison, comment le divers de l’intuition se subsume sous 

le concept a priori : c’est le reste de l’Analytique, la théorie du jugement transcendantal (le 

jugement consistant en effet à saisir un objet d’intuition comme cas particulier d’un concept) ;   

Kant rencontre ici une difficulté particulière qui achèvera de mettre en lumière le point de 

vue transcendantal. Dans la connaissance effective, pour savoir si un objet d’intuition est un 

cas particulier d’un concept, on recherche si les caractères du concept se retrouvent dans l’objet 

; c’est ainsi par exemple que l’on constate que la pesanteur terrestre, les marées, le mouvement 

des astres sont des cas particuliers de l’attraction universelle. Mais Kant, portant à l’absolu, 

comme on l’a dit, ce type de connaissance, a isolé d’une part le concept pur, l’unité sans aucun 

contenu intuitif, d’autre part l’intuition pure, le divers éparpillé, qui n’a plus rien qui l’apparente 



au concept, rien qui appelle l’acte intellectuel : l’hétérogénéité de l’entendement et de la 

sensibilité rend donc, semble-t-il, impossible à résoudre un problème que la déduction p.528 

transcendantale ordonne de résoudre. La solution de Kant est le schématisme transcendantal : 

on appelle schème la règle selon laquelle on peut construire les images correspondant à un 

concept ; le schème de la circonférence sera la règle de construction de toutes les circonférences 

possibles ; le schème n’est ni le concept de l’entendement ni l’image de la sensibilité, mais 

l’intermédiaire entre les deux, le produit de l’imagination. Le problème ne peut donc être résolu 

que si, entre l’entendement pur et l’intuition pure, on découvre un schème également pur ou 

transcendantal.  

Qu’est-ce donc que ce schème ? Le caractère le plus apparent de la réponse à cette question, 

c’est le rôle qu’y joue le temps : selon l’Esthétique, le temps est, comme l’espace, diversité 

pure a priori, forme du sens interne comme l’espace est forme du sens externe ; le temps a 

cependant sur l’espace une sorte de prééminence ; l’appréhension d’un objet dans l’espace, par 

exemple celle d’une maison, ne saurait avoir lieu que par synthèse successive des parties ; le 

temps devient alors la condition universelle d’appréhension des objets dans l’espace : c’est lui 

qui nous permet d’appréhender une grandeur spatiale en ajoutant une unité à une unité, et de 

donner ainsi un objet à la catégorie de quantité ; et cet exemple doit nous montrer ce qu’est le 

schème transcendantal : une règle dans l’appréhension successive du divers de l’intuition. Le 

nombre qui est l’addition successive d’un à un est ainsi le schème de la catégorie de quantité ; 

le temps rempli par la sensation est le schème de la réalité ; vide de sensation, il est le schème 

de la négation : la persistance du réel dans le temps est le schème de la substance ; la succession 

constante, celui de la causalité ; la simultanéité régulière, celui de l’action réciproque ; le 

schème des catégories de la modalité est, pour la possibilité, l’accord avec les conditions 

actuelles de ce qui remplit le temps (le réel excluant l’existence simultanée de son opposé), 

pour la réalité, l’existence d’un objet en un temps déterminé, pour la nécessité, l’existence en 

tous les temps.  

p.529 Le schématisme fait concevoir la possibilité des objets de l’entendement pur dans 

l’intuition sensible. L’analytique des principes, qui vient ensuite, démontre la nécessité de ces 

objets comme conditions de toute expérience possible : Kant, suivant le fil des catégories, 

démontrera donc que nous ne pouvons avoir l’expérience d’objets que si nos intuitions sont des 

quantités extensives (axiomes de l’intuition), si le réel y a pour nous une quantité intensive 

(anticipations de la perception), si nous nous représentons une liaison nécessaire entre nos 

perceptions (analogies de l’expérience, où il est démontré que la substance persiste, que les 

changements s’opèrent selon la loi des causes et des effets, que toutes les substances sont en 

action réciproque), si enfin nous nous représentons les choses comme possibles, réelles ou 

nécessaires (postulats de la pensée empirique). Le principe de ces démonstrations est celui 

même de toute la Critique : il est impossible que nous connaissions une chose par la pure 

catégorie qui est la pensée vide d’un objet, il y faut l’intuition sensible.  

Les principes expriment en somme ce que le je pense exige de l’intuition pour rester 

identique à lui-même. Voici, par exemple, l’essentiel de la démonstration de la deuxième 

analogie de l’expérience, concernant le principe de causalité : il y a en moi une succession 

subjective de phénomènes ; cette succession, étant subjective, est pleinement indéterminée et 

tout à fait arbitraire, sans aucun principe de liaison ; elle n’est pas pensable ; pour qu’elle soit 

pensable, il faut qu’on puisse la déduire d’une succession objective de phénomènes, c’est-à-

dire d’une succession où chaque changement succède au changement précédent selon une règle, 

si bien que la position de chaque événement dans le temps est fixée d’une manière universelle 

et nécessaire.  



Mais si toute l’Analytique consiste ainsi à démontrer ce qui est exigé de l’intuition sensible 

pour qu’il soit satisfait à l’unité du je pense, explique-t-elle cette infinie docilité de l’intuition 

à se plier aux exigences de l’entendement ? Kant admet p.530 qu’il pourrait n’en être pas ainsi : 

« Il se pourrait fort bien, écrit-il, que les phénomènes fussent de telle sorte que l’entendement 

ne les trouvât pas conformes aux conditions de son unité, et que tout fût dans le désordre, que, 

par exemple, dans la succession des phénomènes rien ne s’offrît qui rendît possible la règle de 

la synthèse et correspondît aux concepts de cause et d’effet, si bien que ce concept serait tout à 

fait vide, nul et sans signification. » Sans doute, Kant a cru écarter décidément le danger par la 

déduction transcendantale, en faisant reposer la nécessité des synthèses sur une proposition 

identique. Mais cette nécessité n’est au fond qu’hypothétique : un monde pensable sera un 

monde où l’intuition est soumise à la catégorie ; mais pourquoi doit-il y avoir un monde 

pensable ? Sans doute, on pourrait dire que l’intuition offre à la pensée un simple divers 

éparpillé infiniment malléable, et c’est bien ce que veut dire Kant, lorsqu’il répète avec 

insistance que nous ne connaissons que des phénomènes et non des choses en soi, c’est-à-dire 

des choses qui ont une structure et une réalité, indépendamment de la manière dont l’esprit est 

affecté. Mais si nous considérons la dernière partie de l’Analytique, à savoir le schématisme et 

l’analytique des principes, nous y verrons que Kant est contraint, par les difficultés qu’il 

rencontre, d’accorder aux intuitions sensibles a priori cette structure que l’Esthétique, avec son 

pur éparpillement, paraît leur refuser : nous songeons ici au rôle singulier du temps ; dans le 

schématisme, il est lié à la pensée d’une manière plus intime que l’espace, et des caractères 

purement intuitifs, succession constante, simultanéité, servent de schème au concept qui, 

pourtant, ne les a nullement produits ; dans l’Analytique des principes, Kant établit une 

distinction entre les deux premiers groupes de principes, concernant la structure mathématique 

des choses, les caractères par où nous les pensons comme des grandeurs, et les deux derniers 

groupes qui nous font saisir dans les choses une liaison dynamique : les deux premiers groupes 

sont appelés p.531 principes constitutifs, parce qu’ils disent ce que sont les choses, les deux 

derniers, principes régulateurs, parce qu’ils nous disent selon quelles règles les choses arrivent 

à l’existence ou y restent. Or, cette distinction repose uniquement sur un caractère du temps, 

dont il est fait abstraction dans les principes constitutifs, tandis qu’il en est tenu compte dans 

les principes régulateurs : ce caractère, c’est l’irréversibilité du cours du temps : dans les 

principes mathématiques, le temps n’intervient que dans l’appréhension successive de choses 

coexistantes, et c’est pourquoi il n’est pas tenu compte de l’irréversibilité du temps dans la 

détermination de ces choses mêmes ; dans les principes dynamiques ou régulateurs, le 

changement (ou permanence) dans le temps appartient aux choses elles-mêmes, et le fait d’être 

dans le temps leur impose un ordre de succession, complètement indépendant du fait d’être 

pensées. Kant ne peut donc maintenir jusqu’au bout le point de vue abstrait qui est le sien : 

trouver dans la pensée seule la structure des choses, dans l’intuition seule, les matériaux de 

cette structure, chose impossible car les matériaux eux-mêmes ont une structure.  

Le je pense ne s’affirme donc qu’en constituant une réalité objective : par là Kant distingue 

profondément son idéalisme de l’idéalisme qu’il réfute à la fin de l’Analytique, dans la seconde 

édition de la Critique, l’idéalisme de Berkeley, qu’on l’avait accusé de faire revivre ; car selon 

lui Berkeley (comme Descartes, dans la phase de sa philosophie que l’on peut appeler idéalisme 

problématique, lorsque, ayant posé le Cogito, il doute encore du monde extérieur) a tort 

d’admettre que le sens intime, la conscience de ma propre existence, peut être posé, sans que 

soit posée en même temps l’existence des objets dans l’espace hors de moi : dans le temps pur, 

tout fuit, tout s’échappe, tout s’évanouit, et la conscience même de mon existence disparaîtrait, 

si je ne percevais en dehors de moi une réalité permanente, qui est la condition même de la 

détermination de mon existence dans le temps. Trait remarquable, p.532 constant chez Kant : ses 



considérations sur le je pense et le sens intime n’aboutissent pas au recueillement d’une pensée 

qui cherche à se posséder dans sa pureté ; elles ne servent qu’à faire rebondir l’esprit vers 

l’objet, à faire voir en l’objet une condition et non un obstacle pour la pensée.  

C’est en ce sens que son idéalisme est transcendantal (c’est-à-dire qu’il trouve dans la 

pensée moins la pensée même que les conditions a priori de l’objet), et non pas subjectif, 

comme celui qui réduit seulement l’objectif au subjectif ; aussi cet idéalisme est-il en un sens 

un réalisme, un « réalisme empirique » qui admet la réalité des objets à titre d’objets 

d’expérience, c’est-à-dire l’universalité et la nécessité des liaisons par lesquelles ils sont 

constitués.  

Ce réalisme pose chez Kant un problème difficile, celui de la chose en soi ; nous avons vu 

plus haut comment la réalité des objets de connaissance était celle de phénomènes : les choses 

telles qu’elles sont en elles-mêmes sont hors du champ de l’expérience possible. Pourtant Kant 

admet l’existence de ces choses inconnaissables, et il y est conduit par deux voies distinctes : 

la chose en soi, c’est d’abord l’x inconnaissable qui est la contrepartie et le fondement des 

phénomènes : mais c’est aussi le « noumène » ou intelligible, c’est-à-dire la réalité en tant 

qu’elle est connue par l’intelligence seulement : pour comprendre la portée du mot noumène, 

il faut se souvenir que les catégories sont des concepts d’objets en général, et que c’est 

seulement dans notre mode humain de connaître que ces concepts sont vides et ont besoin d’une 

intuition sensible pour trouver un objet ; si bien que notre entendement n’a d’usage que 

relativement à des objets d’expérience possibles, à des phénomènes ; un entendement, à qui il 

suffirait de penser un concept pour connaître son objet, un entendement intuitif, usant des 

mêmes concepts que nous, connaîtrait des noumènes, par exemple une substance qui ne serait 

pas simplement une réalité permanente dans le temps, une cause qui ne serait pas seulement un 

p.533 événement qu’un autre événement suit dans le temps selon une règle ; mais d’une pareille 

substance, d’une pareille cause, nous ne pouvons avoir qu’une connaissance purement 

négative.  

L’Analytique, étant une critique, détermine seulement les principes généraux de la 

connaissance des objets. Mais elle est tout entière orientée vers une métaphysique de la nature, 

c’est-à-dire vers une discipline qui dégagera de cette critique tout ce que nous pouvons 

connaître a priori des objets. C’est dans les Principes métaphysiques de la physique (1786), 

que Kant indique jusqu’où peut et doit s’étendre cette connaissance. Le principe fondamental, 

c’est que la matière n’« occupe » pas seulement l’espace, mais encore le « remplit », c’est-à-

dire oppose une résistance à toute autre matière qui tendrait à l’occuper. Or, il est impossible 

qu’elle remplisse un espace si on ne lui attribue une force répulsive, qui tende à écarter les 

parties les unes des autres. Mais, si elle est douée seulement de cette force, elle se dissipera 

nécessairement dans l’espace ; il faut donc que la force répulsive soit équilibrée par une force 

d’attraction qui arrête, au-delà d’une certaine limite, la dissipation ; cette force d’attraction, à 

son tour, ne peut appartenir toute seule à la matière, sans quoi elle serait réduite à un point. 

Enfin, on ne peut se figurer ces forces d’attraction et de répulsion comme agissant entre des 

corpuscules déjà existants et donnés, car le problème reculerait seulement, et il faudrait 

demander comment ce corpuscule remplit l’espace : la matière est continue. S’il en est ainsi, il 

ne faut pas dire que la matière est douée de ces deux forces, mais bien qu’on la « construit » 

avec ces deux forces, et qu’elle n’est rien dans son intimité, que la limitation réciproque de 

l’attraction et de la répulsion.  

  



VII — LA CRITIQUE DE LA RAISON PURE :  LA DIALECTIQUE 

TRANSCENDANTALE  

@  

Si la métaphysique se donne comme une connaissance des choses en soi et des noumènes, 

il semblerait que l’Analytique et p.534 l’Esthétique, en montrant que la chose en soi est 

inconnaissable, sont une suffisante critique de la métaphysique et rendent inutile la dernière 

section de la Critique, la Dialectique transcendantale où Kant examine successivement les trois 

parties de la métaphysique wolffienne : psychologie, cosmologie et théologie rationnelles.  

En réalité, cette section de l’œuvre est fort composite : nous verrons que le principe de sa 

critique n’y est pas toujours le même, que, dans la critique de la psychologie rationnelle, il 

montre que les affirmations des métaphysiciens sur l’âme substance sont dues à leur ignorance 

de l’Analytique, tandis que les critiques de la cosmologie et de la théologie subsisteraient, 

même si l’Analytique n’était pas du tout connue. A cette anomalie correspond cette 

circonstance historique, que Kant paraît avoir admis fort longtemps la valeur de la psychologie 

rationnelle, qu’il exposait encore dans son Cours de 1775 à 1779, que par conséquent la critique 

qu’il en a faite est postérieure aux découvertes de l’Analytique, tandis que les critiques de la 

cosmologie et de la théologie ne font que reproduire, pour l’essentiel, des opuscules bien 

antérieurs de la période précritique.  

Si Kant a donné une pareille place à la dialectique, c’est que, sans elle, l’exposé des 

prétentions de la raison serait inachevé. Ce que Kant critique sous le nom de métaphysique, ce 

ne sont pas des doctrines qui ont eu une existence historique ; il croit au contraire que les 

affirmations des métaphysiciens ne dérivent ni de l’expérience, ni du sentiment, ni d’aucun 

facteur accidentel comme l’état des sciences, mais qu’elles forment un système qui découle de 

la nature même de la raison, qui est universel et nécessaire, et que l’on peut, que l’on doit 

construire a priori. On voit la portée positive et l’importance historique de cette thèse sur la 

nature de la métaphysique, thèse qui survivra à la critique qu’il fait de cette même 

métaphysique.  

p.535 Comment la raison a-t-elle produit la métaphysique ? L’entendement est la faculté des 

concepts ; le jugement subsume une intuition sous un concept ; le raisonnement fait voir enfin, 

grâce au moyen terme, à quelle condition la subsomption est légitime : le raisonnement va donc 

du conditionné à la condition. Mais dans ce passage, y a-t-il un arrêt possible, c’est-à-dire 

arrive-t-on à une condition dernière qui ne soit plus elle-même conditionnée ? C’est là la 

prétention de la raison, qui, au sens spécial du mot utilisé dans toute la Dialectique, signifie 

non pas en général la faculté de connaître a priori, mais la faculté de saisir a priori 

l’inconditionné ; le conditionné ne trouverait jamais l’explication intégrale, exigée par la raison, 

si la régression allait à l’infini. Il est aisé aussi de faire un tableau a priori de tous les 

inconditionnés ou Idées de la raison : comme la Raison rapporte des conditionnés à une 

condition, il suffira de prendre les trois catégories de relation pour saisir a priori toutes les 

formes de rapport possibles ; or, on rapporte un accident à une substance (relation catégorique), 

un événement à un autre (relation hypothétique) ; enfin toutes les substances les unes aux autres 

(action réciproque), d’où trois inconditionnés : la substance pensante ou sujet qui n’est que 

sujet et non plus attribut, le monde, synthèse complète des événements, Dieu qui est l’absolu 

inconditionné, condition de tous les objets en général ; d’où enfin la division de la métaphysique 

en ses trois parties traditionnelles depuis Wolff : psychologie, cosmologie, théologie ; leur règle 

essentielle et commune c’est de déduire leurs affirmations uniquement de la raison.  



D’abord la psychologie rationnelle : on sait comment Descartes avait déduit du Cogito la 

substantialité de l’âme, sa spiritualité, son unité. Ce spiritualisme cartésien forme en somme la 

base de la psychologie rationnelle, telle que Kant la comprend. On sait quelle portée il a lui-

même donnée au je pense dans la seconde édition de l’Analytique surtout : le Ich p.536 y apparaît 

comme un sujet unique qui persiste identique à travers toutes les représentations, et qui se 

distingue de toutes les autres choses. Le métaphysicien en conclut qu’il est une substance 

simple, possédant l’identité d’une personne et ayant une existence distincte de celle du corps. 

Il commet ainsi un paralogisme : on sait en effet, par l’Analytique, à quelles conditions l’on 

conçoit une substance ; il y faut le divers d’une intuition sensible que liera la catégorie ; or, par 

hypothèse, le Ich denke est pensée pure ; il ne peut donc être connu comme une substance. Le 

paralogisme consiste en ce que l’on a confondu la condition formelle et a priori de toutes nos 

connaissances avec un objet de connaissance ; on a fait ainsi une substance de ce qui est 

seulement la condition à quoi nous connaissons une substance.  

Les questions de psychologie rationnelle sont, on le voit, entièrement expurgées par Kant 

de toute donnée du sens intime : le moi tel qu’il se connaît lui-même par le sens intime, est un 

moi purement phénoménal qui se saisit, dans l’expérience, à travers la forme a priori du temps 

et selon les catégories ; le moi transcendantal, condition a priori de toute connaissance 

objective, n’est pas une donnée du sens intime. Il y avait là une situation tellement paradoxale 

qu’elle n’est pas sans créer à Kant quelque embarras : le Ich denke ne se laisse pas facilement 

traiter comme le simple résultat d’une analyse, puisqu’il est un acte spontané qui se pose 

comme existant ; Kant répète lui-même deux fois que le je pense est une « proposition 

empirique », et qu’elle contient analytiquement l’existence : voilà donc un donné qui ne serait 

pas soumis aux conditions de tout donné, une existence qui ne rentrerait pas sous le concept a 

priori, ou catégorie de l’existence ? Kant nous dit, il est vrai, que cet acte du je pense n’aurait 

pas lieu si matière ne lui était donnée par les intuitions, et que la perception de son existence 

est toujours relative à l’intuition empirique, quelle qu’elle soit d’ailleurs, qui lui sert de matière 

; il n’en reste pas p.537 moins qu’il est saisi par abstraction comme une existence séparée. C’est 

que le Ich n’est pas seulement un « sujet logique », l’élément d’une proposition, mais un acte 

et un principe.  

Nous avons vu que le premier écrit de Kant, où s’annonce la critique, la Dissertation de 

1770, avait pour thème la notion du monde ; dès cette époque, Kant s’était aperçu que la raison 

portait sur les choses sensibles considérées dans leur totalité, c’est-à-dire sur le monde, des 

assertions contraires l’une à l’autre et, en apparence, également légitimes : cette antinomie de 

la Raison pure, ces contradictions où elle s’embarrasse restent dans la Critique le motif pour 

lequel il déclare vaine toute cosmologie rationnelle. La cosmologie rationnelle envisage le 

monde comme une totalité absolue et inconditionnée, c’est-à-dire comme la série totale des 

choses : la cosmos est, en effet, pour Kant, non pas cet ordre statique et harmonieux que le mot 

désigne à l’origine, où l’idée du tout précède et détermine celle des parties ; c’est l’ensemble 

par addition des choses, et l’ensemble des choses simultanées, mais que suivant la loi de notre 

connaissance nous appréhendons successivement, et l’ensemble des choses qui se succèdent 

réellement : dans les deux cas, le monde est pour nous une série temporelle complète, mais dont 

l’unité, insistons-y encore, n’est pas antérieure, mais postérieure à l’écoulement de la série et 

résultant de l’addition de ses parties. La métaphysique se demande ce que l’on peut dire a priori 

de cette totalité.  

L’Idée cosmologique est la seule des trois Idées de la raison pure où l’inconditionné se 

présente comme une série et c’est pourquoi, selon Kant, elle est la seule à admettre la forme de 

l’antinomie ; car une série n’a que deux prédicats possibles a priori, elle est finie ou elle est 



infinie. Toute la cosmologie se réduit donc à cette question de savoir si le monde est une totalité 

finie ou infinie, et, autant d’aspects aura la totalité, autant d’aspects prendra la question. Le 

monde est un ensemble de choses dans l’espace et il est une succession d’événements dans p.538 

le temps ; on demandera d’abord s’il est limité dans l’espace et s’il a un commencement dans 

le temps, ou si, au contraire, il est sans limite et n’a pas eu de commencement. Le monde est la 

somme des parties dont il est composé : on demandera si la division en parties s’arrête à des 

parties simples et indivisibles, ou si elle se poursuit à l’infini. Le monde est une série 

d’événements liés par le lien de cause à effet ; aboutit-on dans la régression à une première 

cause, libre, ou la régression se poursuit-elle sans fin ? Nous voyons que la possibilité d’un 

événement dépend d’un autre événement, lui-même contingent ; les contingents s’appuient-ils 

sur un terme absolument nécessaire, ou n’existe-t-il aucun être de ce genre ?  

Telles sont les quatre questions, les seules que l’on puisse se poser sur la totalité 

inconditionnée ; car il n’y a pas, d’après la liste des catégories, d’autres séries possibles que la 

série des grandeurs augmentant ou diminuant, la série dynamique des causes et des effets, et 

celle du contingent et du nécessaire.  

Il semble aussi que chaque question pose autant d’alternatives entre les deux termes 

desquels la raison est forcée de choisir. Or, il n’en est rien : chacune de ces quatre questions 

engendre quatre conflits où la thèse finitiste est démontrée par la raison avec non moins de 

rigueur que l’antithèse infinitiste. Sans entrer dans le détail de la démonstration de chaque thèse 

et de chaque antithèse, il est aisé d’en faire voir le principe. La thèse finitiste part du donné 

actuel, pour remonter la série des conditions, et elle démontre que la régression ne peut aller à 

l’infini ; car alors la totalité des conditions ne serait jamais donnée : partant du moment actuel 

il faut donc remonter à un moment qui est le premier de tous, de l’espace actuel arriver à une 

limite (premier conflit), du composé à des simples (deuxième conflit), de l’effet actuel à une 

cause libre (troisième conflit), du contingent au nécessaire (quatrième conflit). L’antithèse 

infinitiste part, elle, de la limite supposée par la thèse finitiste, et elle démontre que l’existence 

de cette limite est contraire aux conditions de la p.539 connaissance ; la position d’un événement 

dans le temps est toujours relative à celle d’un autre événement qui l’a précédé, la place d’un 

objet relative à la place d’autres objets qui l’entourent (premier conflit) ; le composant qu’on 

donne comme limite à la décomposition n’est composant que s’il est dans l’espace et par 

conséquent divisible (deuxième conflit) la cause libre rompt la série causale si elle n’est elle-

même effet d’une autre cause (troisième conflit) ; l’être absolument nécessaire que l’on suppose 

est un être qui n’a en rien sa raison d’être (quatrième conflit).  

Dans la démonstration des thèses comme dans celle des antithèses, Kant considère 

l’opération de l’entendement grâce à laquelle l’idée de la totalité inconditionnée de la série est 

formée par nous : c’est la raison qui prescrit de former l’idée du tout ; mais c’est l’entendement, 

c’est-à-dire la faculté qui opère par synthèse additive, qui s’efforce de répondre aux exigences 

de la raison. Mais c’est là qu’est précisément l’artifice de l’antinomie : la raison fait faire à 

l’entendement une besogne pour laquelle il n’est pas fait.  

Pour saisir ce point important, il faut revenir sur des circonstances historiques auxquelles 

Kant évite systématiquement de se référer. On a vu comment Newton avait affranchi la 

physique de la notion d’univers, en considérant, au lieu du système total des choses, la loi 

élémentaire qui reliait l’une à l’autre les portions de la matière ; la position et le mouvement 

d’une particule à un moment donné sont déterminés non pas comme un détail dans un dessin 

d’ensemble, mais par ses rapports, conformes à la loi d’attraction, avec toutes les autres 

particules ; la loi élémentaire suffit donc à autant de matière qu’on voudra lui en fournir. On a 

vu aussi comment Kant avait porté à l’absolu le type de connaissance que supposait cette 



physique : l’aperception transcendantale introduit l’unité et la liaison dans le divers que lui 

fournit indéfiniment la sensibilité. Vient ensuite l’antinomie qui part précisément de la 

supposition inverse, de p.540 la supposition que, avant toute action de l’entendement, le divers 

forme une totalité absolue, un univers que, simplement, l’entendement découvre ; il est clair 

que, pour raisonner dans cette hypothèse, Kant doit oublier tout ce qu’il a écrit dans 

l’Analytique.  

Dès qu’il fait intervenir l’Analytique, les démonstrations des thèses comme des antithèses 

perdent tout sens plausible ; car si les objets de l’expérience ne sont pas des choses en soi, mais 

des phénomènes, ils n’ont aucune réalité avant celle que l’entendement leur confère en les 

pensant ; lorsque la thèse finitiste veut arrêter l’entendement dans sa régression de condition 

en condition, elle est « trop courte » pour l’entendement qui ne saurait poser un phénomène 

que par sa liaison avec une condition antécédente, et lorsque l’antithèse infinitiste exige que la 

synthèse de l’entendement aille à l’infini, elle est « trop longue » pour l’entendement qui n’a 

jamais achevé sa synthèse ; donc est anéanti l’espoir de trouver les bornes du monde, les 

composants derniers de la matière, les causes libres, l’être nécessaire auquel se suspendrait la 

réalité contingente, tandis que la tâche insoluble de pénétrer jusqu’à l’infini des choses est 

écartée comme n’ayant pas de sens. L’antinomie serait ainsi une confirmation indirecte de 

l’Analytique : elle montre à quelles contradictions on se heurte, dès qu’on prend des 

phénomènes pour des choses en soi.  

Pourtant elle a aussi une valeur positive : c’est comme un axiome caché du kantisme que 

nulle faculté humaine n’est inutile, à condition seulement qu’on en trouve l’usage légitime ; or, 

si les Idées cosmologiques ne sont pas des principes constitutifs qui servent à nous faire voir 

ce que sont les objets, elles ont du moins un usage régulateur en nous montrant « comment il 

faut instituer la régression empirique » de condition en condition ; l’entendement cherche à un 

conditionné une condition ; la raison, en lui prescrivant de ne pas abandonner cette recherche 

jusqu’à ce qu’il ait trouvé la totalité des conditions, lui indique p.541 le sens dans lequel il faut 

chercher et le stimule en lui présentant comme une « fiction heuristique » cette totalité dont 

l’idée doit diriger son activité.  

L’Antinomie a encore un autre résultat positif : elle nous indique une solution possible de 

l’antique opposition de la liberté et du déterminisme.  

L’univers est une grandeur dans l’espace : c’est à ce titre que le considèrent les deux 

premiers conflits, qu’on appelle les conflits mathématiques. L’univers est aussi une liaison 

dynamique de causes et d’effets, et c’est ainsi qu’il apparaît dans les deux derniers conflits, les 

« conflits dynamiques ». Or, la notion de grandeur dans l’espace ne peut se rapporter qu’à des 

phénomènes ; par conséquent tout ce qu’on pourra dire de la grandeur de l’univers comme 

chose en soi, thèse comme antithèse, sera faux. Il n’en est pas de même de la notion de cause : 

l’on se rappelle que la catégorie, prise en elle-même, désigne un objet en général, et c’est 

seulement en raison de la nature de notre faculté de connaître qu’elle ne détermine pour nous 

qu’un objet d’expérience possible dans le temps ; c’est seulement la succession nécessaire des 

causes et des effets dans l’expérience qui pourra fournir un objet de connaissance à la catégorie 

de cause ; il ne s’ensuit pas qu’il n’y ait pas de cause libre, c’est-à-dire de cause qui ne soit pas 

déterminée à exister par une cause antécédente ; telle apparaîtrait la cause, en dehors de toute 

condition temporelle, à un entendement intuitif qui connaîtrait les noumènes. Rien 

n’empêcherait donc qu’un seul et même être fût, comme noumène, cause libre, et, comme 

phénomène, en tant qu’il s’apparaît à luimême dans le temps, cause déterminée ; par exemple, 

la série de nos actes volontaires déterminés par des motifs et des mobiles qui empruntent toute 

leur force à notre caractère, pourrait être l’apparition phénoménale d’un « caractère intelligible 



», acte intemporel tout à fait libre. De cette façon la thèse et l’antithèse du conflit seraient l’une 

et l’autre vraies, la thèse qui affirme qu’il y a des causes p.542 libres, vraie des noumènes, celle 

qui affirme que tout est déterminé, vraie des phénomènes.  

Qu’il y ait beaucoup d’artifice dans le rattachement du problème de la liberté à l’antinomie, 

c’est ce qui paraît tout à fait clair. Que voulait en effet démontrer la thèse ? On devait aboutir, 

en remontant la série des effets aux causes, à un phénomène premier ; mais qu’a de commun 

ce terme premier qui est une sorte de phénomène spontané avec la cause nouménale qui se 

traduit dans le phénomène ? Pourquoi la seule cause dont la liberté est envisagée est-elle celle 

qui, dans le phénomène, m’apparaît comme étant mon moi empirique et ma volonté ? Pourquoi 

enfin ne pas raisonner sur les conflits mathématiques comme sur les conflits dynamiques ? Car 

rien n’empêcherait de répéter, mutatis mutandis, au sujet de la catégorie de quantité dans son 

rapport à la grandeur mathématique, ce qu’on a dit du concept de cause dans son rapport au 

déterminisme phénoménal, d’avoir une sorte de théorie des nombres idéaux correspondant à 

celle du caractère intelligible.  

De ces développements assez laborieux ressort pourtant un résultat d’une extrême 

importance, mais qui était tout entier contenu dans l’Analytique, et n’avait pas besoin de la 

Dialectique : c’est la valeur uniquement phénoménale du déterminisme ; le déterminisme est 

une loi de notre connaissance, non pas une loi de l’être ; il s’applique à la réalité telle que nous 

la connaissons et non telle qu’elle est : dès lors, s’il est vrai que nous ne nous connaissons nous-

même, par le sens intime, qu’à titre de phénomène, le déterminisme de nos actions n’est pas 

une preuve contre notre liberté réelle.  

La notion de Dieu, comme celles de l’âme et du monde, est un produit nécessaire de la 

raison humaine. Kant, dès 1763, montrait comment nous ne pouvions concevoir un être comme 

possible, à moins de fonder cette possibilité sur un être nécessaire ; mais il croyait alors y 

trouver une preuve de l’existence de Dieu ; dans la Critique, il n’y voit que le procédé par 

lequel p.543 la raison forme la notion de Dieu. « Toute la diversité des choses n’est qu’une 

manière variée de limiter la notion de la réalité suprême qui est leur commun substratum, 

comme toutes les figures ne sont que façons diverses de limiter l’espace infini. » La possibilité 

des choses trouve donc son fondement dans un ens realissimum qui est comme le modèle ou 

prototype dont elles sont les copies défectueuses, dans un Idéal de la Raison pure. Chacune des 

choses qui existent est « complètement déterminée », ce qui veut dire que, si l’on prend tous 

les couples possibles de prédicats opposés l’un à l’autre, un prédicat de chaque couple lui 

appartiendra nécessairement ; or, il est clair que nous ne pouvons penser chaque chose avec sa 

détermination complète que relativement à un être qui contient toute la réalité positive possible, 

à peu près comme on ne détermine les valeurs positive et négative d’un homme que par 

comparaison avec un idéal d’humanité contenant toutes les perfections possibles chez un 

homme.  

Cet ens realissimum existe-t-il ? C’est ce que la preuve ontologique tente d’établir : l’être 

le plus réel, dit-elle, est en même temps un être nécessaire ; enlevez-lui en effet l’existence, 

vous lui enlevez une réalité positive et vous ne pouvez plus dire qu’il est l’être le plus réel. 

Contre cette preuve, Kant reprend son argument du Traité de 1763 : l’existence n’ajoute rien à 

la richesse d’essence que peut posséder un être ; cent thalers possibles ont les mêmes prédicats 

que cent thalers réels. Un Dieu possible joue, comme idéal de la raison pure, le même rôle 

qu’un Dieu existant ; sa possibilité n’exige pas son existence.  

La preuve cosmologique ou a contingentia mundi essaye, à son tour, d’établir l’existence 

de Dieu, en montrant que le caractère contingent des choses dont nous avons l’expérience 

suppose au-dessus d’elles un être nécessaire qui en est le fondement : c’est là la preuve familière 



aux théistes anglais, qui, rappelons-le aussi, la complétaient en montrant que cet être nécessaire 

ne pouvait être que Dieu. Ce sont les deux moments p.544 que Kant reconnaît aussi dans cette 

preuve ; d’abord : si quelque chose existe, il existe un être nécessaire ; ensuite l’être nécessaire 

est Dieu ; en supposant admis le premier moment, il resterait donc à prouver que l’être 

nécessaire ainsi démontré n’est rien de tel que la matière ou le prétendu Dieu des panthéistes, 

mais le Dieu personnel et créateur ; il faut pour cela qu’il n’y ait d’autre être nécessaire que 

l’ens realissimum ; mais comment le sait-on sinon par la preuve ontologique qui nous enseigne 

que l’ens realissimum existe en vertu même de sa notion ? Si bien que la preuve cosmologique 

doit se compléter par la preuve ontologique, dont la vanité a été démontrée.  

Reste la plus populaire des preuves, celle pour laquelle Kant a toute la tendresse qu’avait 

son époque, la preuve physico-théologique ou par les causes finales : partant de l’ordonnance 

harmonieuse que l’on expérimente dans les choses, et saisissant le caractère contingent de cet 

ordre, on arrive à l’idée du sage ordonnateur. Mais, se demande Kant, cet être sage et 

providentiel est-il l’être tout-puissant et créateur que l’on appelle Dieu ? Ordonner les choses 

n’est pas les créer, et la preuve ne conduirait qu’à l’existence d’un être d’une puissance fort 

grande mais finie, si l’on ne voyait, dans le caractère contingent des choses qu’il ordonne, une 

raison de conclure qu’il est leur créateur : on est donc obligé d’appuyer la preuve physico-

théologique sur la preuve cosmologique qui doit elle-même chercher un appui dans la preuve 

ontologique.  

Cette critique de la théologie spéculative consiste à montrer qu’un raisonnement fondé sur 

l’expérience de l’univers ne peut jamais nous amener à l’existence de Dieu, à moins que la 

notion même que nous avons de Dieu n’inclue son existence ; mais la pensée pure n’est pas 

plus probante que l’expérience ; la pensée pure ne peut jamais, même dans le cas privilégié où 

elle possède la notion de l’ens realissimum, établir une existence sans une intuition sensible qui 

lui fait ici totalement défaut.  

p.545 La Critique de la raison pure donne donc une réponse complète à cette question : 

comment à un concept peut correspondre un objet ? ou : comment les jugements synthétiques 

a priori sont-ils possibles ? Un objet peut répondre à un concept, à condition qu’il soit construit 

dans l’intuition sensible a priori de l’espace et du temps, comme la figure et comme le nombre 

; c’est le cas des objets des mathématiques, et c’est pourquoi les jugements synthétiques a priori 

des mathématiques sont possibles. Le concept peut encore avoir un objet quand il donne une 

règle a priori selon laquelle est lié le divers de l’intuition sensible pour qu’un objet 

d’expérience soit possible ; tels sont les concepts de substance, de cause, et ainsi sont possibles 

a priori les jugements synthétiques de la physique. Mais les jugements synthétiques a priori de 

la métaphysique ne rentrent ni dans l’un ni dans l’autre cas ; leurs objets, l’âme, le monde ou 

Dieu, ne peuvent s’exposer dans une intuition sensible, et ils ne sont pas des conditions d’une 

expérience possible : ce qui revient à dire qu’ils ne peuvent prétendre à aucune valeur objective. 

C’est ainsi que les affirmations métaphysiques, les dogmata, s’opposent interminablement dans 

une lutte sans issue, tandis que les mathemata progressent victorieusement.  

  

VIII. — LA RAISON PRATIQUE  

@  

La raison, dont on a vu le rôle et la place dans la connaissance des objets, a-t-elle aussi un 

rôle dans la morale ? Y a-t-il une raison pure pratique, comme il y a une raison pure spéculative 

? C’est l’existence de cette raison pure pratique dont la démonstration fait le sujet de la 

Métaphysique des mœurs, qui consiste en l’étude des éléments a priori qui entrent dans nos 



règles de conduite : tandis qu’il y a des sciences pures qui montrent de suite la raison dans son 

usage théorique, comme p.546 les mathématiques, la partie pure de la physique, la métaphysique, 

on trouve, dans la conduite humaine, une telle complexité de motifs et de mobiles entremêlés 

qu’il faut d’abord isoler l’élément rationnel pur s’il existe.  

Kant, pour l’obtenir, part des jugements moraux qui se produisent spontanément chez tous 

les hommes ; il n’est rien, remarque-t-il, à quoi on attribue une valeur absolue que la bonne 

volonté : considérez tout ce que l’on appelle vulgairement des biens ; le talent, la richesse, le 

pouvoir ; ils cesseront d’être des biens dès qu’ils seront mis au service d’une volonté mauvaise. 

Mais encore, quand une volonté est-elle bonne ? C’est là-dessus que commence le désaccord 

des moralistes : la bonne volonté est-elle celle qui, comme chez Malebranche, se conforme à 

un certain ordre de perfections connu intuitivement par la raison ? celle qui agit par 

bienveillance ou par amour du prochain ? celle qui recherche avec réflexion sa propre utilité 

ou l’utilité sociale ? Autant de doctrines, très répandues à l’époque de Kant, et qui ont le tort, à 

ses yeux, d’aller contre l’opinion populaire en rapportant la volonté à quelque chose d’autre 

qu’à sa propre disposition interne : la connaissance des ordres de perfection, celle de l’utilité 

des autres ou de soi-même ne dépendent nullement du vouloir. On sait que Rousseau avait 

condamné la prétention commune à toute la philosophie des lumières de chercher le bien dans 

l’accroissement des connaissances ; il voyait le seul bien dans la pureté du cœur et l’obéissance 

à la conscience : Kant est ici du côté de Rousseau, contre les lumières ; s’il n’est pas d’accord 

avec lui pour blâmer les progrès de l’esprit humain dans la spéculation, il soutient que ces 

progrès n’en entraînent aucun dans les mœurs, que la valeur de l’homme en est indépendante. 

Il retrouve avec Rousseau un courant de pensée presque toujours négligé par la philosophie de 

tous les temps, qui cherchait, dans l’étude de la nature humaine, un fondement théorique aux 

règles pratiques : courant de pensée profondément vivant où Kant voit « p.547 la philosophie 

morale populaire », celle qui juge l’homme non en se référant à quelque fin extérieure à la 

volonté, mais par la seule attitude intérieure de sa volonté.  

Il est vrai qu’une pareille manière de penser paraît d’abord plutôt contraire au rationalisme 

moral et peu propre à diriger Kant vers la découverte des éléments rationnels de la conduite, et 

son œuvre propre consiste précisément à passer de cette philosophie morale populaire au 

rationalisme.  

La bonne volonté consiste dans la volonté d’accomplir son devoir : le devoir est accompli 

non pas seulement lorsque l’acte est conforme au devoir mais lorsqu’il est fait par devoir ; on 

peut en effet accomplir des actes conformes au devoir, s’abstenir de mentir, soulager son 

prochain pour des motifs tout autres que le devoir, par intérêt personnel par exemple, ou par un 

sentiment de pitié : l’acte n’est pas moralement bon. Kant est un rigoriste : puisque c’est la 

disposition de la volonté qui seule compte, peu importe la seule conformité matérielle de l’acte 

avec le devoir ; le mélange d’un mobile différent du devoir, si léger qu’il soit, suffit pour enlever 

à l’acte son mérite. Remarquons d’ailleurs que, dans ce rigorisme, Kant est plutôt un analyste 

qu’un moraliste ; ici il ne conseille pas et ne cherche pas à persuader, il veut saisir la moralité 

à l’état pur ; cet état pur serait-il une fiction, n’y aurait-il jamais eu un acte accompli par pur 

devoir, cela ne retire rien aux exigences de la morale : le rigorisme est ici de la rigueur de 

pensée ; s’il y a quelque chose de choquant à enlever toute valeur à la pitié, au dévouement, à 

l’affection, il faut convenir que les jugements tout subjectifs d’éloge que nous portons sur eux 

ne concernent pas véritablement le mérite moral.  

La partie technique de la morale kantienne est dans l’interprétation que Kant a donnée, de 

ce caractère sacré du devoir qui s’oppose dans la conscience humaine, comme une sorte 

d’absolu, à tous les conseils de l’habileté et de la prudence, comme une chose immuable dans 



tous les changements de circonstances p.548 et d’intérêts. Rousseau l’explique par un « instinct 

divin » ; mais, pour Kant, universalité signifie rationalité ; si le devoir commande 

universellement, c’est qu’il est, en son fond, rationnel : dans ce passage est le point délicat de 

la Métaphysique des mœurs, car, si l’on considère, dans leur ensemble, les motifs raisonnés de 

la conduite humaine et les discussions intérieures qui précèdent la décision, le devoir apparaîtra 

plutôt comme un pur irrationnel, un ordre sans appel qui clôt toute discussion ; Rousseau, qui 

voyait dans la conscience un instinct divin, marquait ainsi le caractère hétérogène et unique de 

la conscience morale ; on sait comment plus tard Schopenhauer a accusé le caractère tout à fait 

irrationnel d’un ordre qui ne donne pas ses raisons, et a comparé le devoir, chez Kant, à une 

sorte de Jéhovah, trop jaloux de sa puissance pour justifier les lois qu’il impose.  

Que signifie donc la rationalité du devoir pour Kant ? Remarquons d’abord que, lorsque 

l’on oppose à l’irrationnel devoir la conduite qui donne « ses raisons », la raison à laquelle on 

se réfère ici est purement spéculative ou théorique ; l’habileté ou la prudence consistent à 

employer la raison théorique à la recherche de nos intérêts ; la raison, en elle-même, n’est pas 

du tout alors le motif d’agir ; elle ne fait qu’apporter sa lumière, tandis que la cause motrice est 

dans le plaisir, la perfection ou telle autre fin. Au contraire, pour Kant, l’universalité du devoir 

vient de la raison qui, comme telle, en tant que faculté de l’universel, commande 

impérativement ; c’est la raison même qui est pratique, qui oblige notre volonté.  

Que peut-elle commander, en tant que pratique ? Rien autre chose que la rationalité ou 

l’universalité de nos actions, ce qui veut dire non pas une action raisonnable par sa conformité 

à une fin posée d’ailleurs, mais ce caractère de la maxime ou de la règle que nous suivons dans 

une action, de ne pas dépendre de circonstances particulières, de ne pas se subordonner à telle 

ou telle fin, mais de pouvoir devenir une loi universelle : « Agis p.549 d’après une maxime telle 

que tu puisses vouloir en même temps qu’elle devienne une loi universelle », telle est la formule 

du célèbre impératif catégorique ou loi morale, loi de la raison qui commande par ce qui, en 

elle, est raison pure, c’est-à-dire par la pure forme de la légalité : par son caractère catégorique, 

cet impératif s’oppose à tous les impératifs hypothétiques de l’habileté, dont la nature ressort 

de ce que nous disions plus haut, ceux qui nous commandent d’agir à supposer que nous 

recherchons telle ou telle fin. En quoi par exemple, la restitution d’un dépôt est-elle un devoir 

? Non pas parce qu’elle répond à un intérêt variable, mais par un caractère intrinsèque de la 

maxime qui nous le commande, ce caractère de pouvoir devenir une loi universelle ; supposons, 

en effet, le contraire ; supposons que la règle de restituer le dépôt soit arbitraire, faillible, 

changeante au gré des circonstances ; la notion même de dépôt confié n’aurait plus aucun sens 

: en un mot la règle se contredit elle-même, si elle n’est pas universelle.  

Dès qu’il est montré que l’autorité du devoir est celle même de la raison pure devenue 

pratique, il se produit dans la perspective de la vie morale, une sorte de renversement, analogue 

à celui que Rousseau a décrit dans le Contrat social : nous y avons vu l’homme se donnant tout 

entier à la société, et n’obéissant pourtant qu’à lui-même. D’une manière analogue, chez Kant, 

si l’autorité du devoir est celle de la raison, ce qui commande dans l’homme est la faculté par 

laquelle il est homme ; le respect de la raison, c’est donc le respect de l’humanité en lui et chez 

les autres, si bien que l’impératif catégorique peut s’énoncer ainsi : « Agis de telle sorte que tu 

uses de l’humanité, en ta personne comme en celle d’autrui, toujours comme fin, jamais 

simplement comme moyen. » De plus, si notre raison commande et donne des lois, nous 

n’obéissons véritablement qu’à notre volonté raisonnable qui, comme telle, est législatrice 

universelle. La découverte de la raison pratique est donc aussi celle p.550 de la valeur absolue de 

la personne et de son autonomie dans la vie morale. Toutes les autres doctrines morales sont, 

nécessairement, des doctrines d’« hétéronomie », puisqu’elles subordonnent l’action humaine 



à une fin distincte de sa propre nature. Le devoir, au contraire, bien loin, comme il pouvait 

sembler d’abord, d’arracher l’homme à lui-même pour le sacrifier à quelque fin transcendante 

et inexplicable, lui confère, parce qu’il est raison, dignité et autonomie.  

Le rigorisme, dans le jugement sur la valeur morale des actions, le formalisme, dans 

l’énoncé d’une loi morale qui ne se subordonne à aucune fin, l’autonomie, qui fait de la volonté 

la propre législatrice, sont ainsi trois aspects inséparables du rationalisme moral.  

Voilà donc découverts, avec l’impératif catégorique, les éléments rationnels et a priori de 

la morale. La critique de cet a priori nouveau, de la raison pure pratique, ne saurait du tout 

procéder comme la Critique de la raison pure théorique : en celle-ci, Kant avait justifié les 

synthèses a priori en tant que conditions a priori soit de nos intuitions sensibles soit de la 

possibilité des objets d’expérience. Mais la loi morale n’a nullement à être justifiée, puisqu’elle 

est catégorique ; nous ne pouvons pas du tout comprendre pourquoi et comment la raison pure 

est pratique ; mais le caractère absolu de ses ordres nous fait comprendre pourquoi elle nous 

est incompréhensible. Une doctrine qui voudrait déduire la loi morale comme condition a priori 

de l’action humaine, à la manière dont les principes dans l’Analytique sont condition de 

l’expérience, serait aussi infidèle à la lettre qu’à l’esprit du kantisme.  

La Critique de la raison pratique procède donc à l’inverse de la Critique de la raison pure 

: elle nous enseigne ce que doivent être les choses pour que l’universalité et la nécessité de la 

loi morale soient sauvegardées ; elle ne justifie pas la loi morale parce qu’elle rend possibles 

les choses ; elle justifie nos p.551 affirmations sur les choses parce qu’elles rendent possible la 

loi morale.  

La loi morale implique d’abord que la volonté humaine est cause libre ; car le devoir exige 

que nous nous déterminions par un motif purement rationnel, dégagé de tout motif de la 

sensibilité, ce qui est la définition même de la liberté. Par le devoir, l’homme sait donc qu’il 

n’est pas seulement ce qu’il s’apparaît, c’est-à-dire une partie du monde sensible, un fragment 

du déterminisme universel, mais qu’il est aussi une chose en soi, une source de ses propres 

déterminations. La raison pratique justifie donc ce que la raison théorique nous faisait concevoir 

comme possible dans le troisième conflit de l’antinomie : la conciliation de la liberté que nous 

possédons comme noumènes avec la nécessité de nos actions comme objets d’expérience dans 

le phénomène.  

Il ne faut pas confondre cette opposition entre l’homme phénomène et l’homme noumène 

avec l’opposition traditionnelle entre la vie sensible asservie aux passions, et la vie morale et 

libre qui suit la raison, car tout ce que l’homme est dans le monde phénoménal, en bien comme 

en mal, ne fait qu’exprimer son caractère intelligible. L’entrée de l’homme dans le monde 

sensible n’est donc pas, comme chez Platon, une chute de l’âme ; il n’y a pas trace de mythe 

chez Kant. Aussi il ne s’agit pas d’une extension de la connaissance, extension que la Critique 

de la raison pure a décidément condamnée : Kant ne veut pas que la découverte de la raison 

pratique soit l’occasion d’une nouvelle mystique qui nous ferait pénétrer dans un monde fermé 

au métaphysicien ; savoir que nous sommes une cause libre, c’est-à-dire indépendants du 

déterminisme phénoménal, ce n’est pas nous connaître comme cause libre ; le concept de la 

cause est une catégorie universelle qui, en soi, ne s’applique pas plus aux phénomènes qu’aux 

noumènes, et la loi morale exige que nous possédions une causalité indépendante des 

phénomènes.  

p.552 L’homme a tout à la fois sensibilité et raison ; de même que la connaissance ne peut 

avoir lieu que par le concours de l’intuition sensible avec le concept, nos actions, même nos 

actions morales, doivent avoir dans la sensibilité un mobile : le pur concept du devoir ne 



pourrait agir, en tant que concept. Mais ce mobile enlèverait toute valeur à l’acte moral, s’il 

ressortissait à notre nature ; l’acte conforme au devoir serait encore possible, mais non plus 

l’acte fait par devoir. La loi morale, s’il est possible de l’exécuter, exige donc que la sensibilité 

soit déterminée a priori par un sentiment qui lui corresponde exclusivement : ce sentiment est 

celui de respect (Achtung), que nous éprouvons seulement devant la sainteté de la loi morale, 

sentiment d’une valeur incomparable avec tout autre, qui constitue le mobile moral.  

La raison pratique a, comme la raison spéculative, sa dialectique : elle veut que le bien 

suprême, la vertu soit réalisée ; mais, comme l’homme est un être doué de sensibilité, elle veut 

que sa sensibilité soit satisfaite, c’est-à-dire qu’il soit heureux, à mesure qu’il en est digne : le 

souverain bien est cet accord parfait de la vertu et du bonheur ; or, le bonheur dépend de 

conditions naturelles qui paraissent tout à fait étrangères à la vie morale ; si bien qu’il semble 

qu’il faille chercher exclusivement le bonheur, comme font les Épicuriens, ou exclusivement 

la vertu, selon la thèse stoïcienne, qui considère comme indifférentes toutes les satisfactions 

sensibles. Cette antinomie doit être résolue, si le devoir a un sens, c’est-à-dire que nous devons 

postuler une réalité telle que la nature se prête finalement à l’exigence de la loi morale ; ces 

postulats de la raison pratique sont l’immortalité de l’âme et l’existence de Dieu. 

L’immortalité de la personne signifie la croyance en une vie future, où la nature s’accordera 

avec la loi de la justice ; la croyance en Dieu, c’est la croyance en un être souverain, à la fois 

créateur de la nature et auteur de la loi morale, en qui, par conséquent, doit être le fondement 

de l’accord final entre p.553 la vertu et le bonheur. Ces postulats sont l’objet d’une foi morale, 

complètement distincte de la foi spéculative ; la foi morale, c’est la foi en des réalités qui 

n’existent à nos yeux que comme des conditions de la vie morale ; elle n’exige pas, comme 

l’ont cru à tort tant d’auteurs de la religion naturelle, que ces vérités soient démontrées par la 

raison spéculative qui, au contraire, ne peut ni ne doit les démontrer ; elle ne le peut, comme la 

Critique de la raison pure l’a fait voir ; elle ne le doit pas non plus, en vertu d’une économie 

de nos facultés, qui ne peut à aucun degré faire dépendre l’accomplissement de notre devoir de 

démonstrations plus ou moins malaisées à comprendre, ce qui atteindrait le caractère 

catégorique de l’impératif. La raison pratique n’a donc pas à appeler à son secours la raison 

spéculative : le primat de la raison pratique, selon la formule de Kant, signifie que la raison 

spéculative doit admettre les croyances exigées par la raison pratique, à la seule condition 

qu’elles soient possibles ; or, la dialectique transcendantale a expressément réservé la 

possibilité d’une volonté libre, d’une âme immortelle, d’un Dieu tout-puissant.  

En somme, dans la seconde Critique, comme dans la première, Kant a renversé l’ordre 

habituel des problèmes : ce n’est plus la détermination de notre devoir qui dépend de la 

connaissance de notre destinée ; c’est parce que le devoir s’impose comme un absolu que nous 

savons que nous avons une destinée réglée par un être tout-puissant et tout juste ; il y a là aussi 

une « révolution copernicienne » ; mais l’objet de la raison spéculative est déterminé comme 

objet d’expérience possible, et celui de la raison pratique comme objet de foi ; l’idée de notre 

destinée n’est, tout au fond, que la croyance à la pérennité des conditions qui rendent possibles 

nos progrès vers la perfection morale, que la loi ordonne d’atteindre, et, par une ambiguité assez 

compréhensible, l’immortalité de l’âme doit, en rendant possible l’équité dans la distribution 

du bonheur, être surtout l’occasion d’un nouvel effort moral.  

  

IX. — LA RELIGION  

@ p.554 Ce 

renversement de problèmes, caractéristique du criticisme, renouvelait toutes les questions 



religieuses, juridiques, politiques ; la méditation de ces questions a beaucoup occupé Kant après 

la Critique de la raison pratique. Rousseau a dit que la grande erreur de ses prédécesseurs avait 

été de séparer le problème politique du problème moral : c’est là l’idée mère du criticisme : il 

bannit l’idée que religion, droit, constitution politique dépendent de conditions historiques ou 

géographiques inéluctables, que l’homme devrait accepter passivement ; autant qu’à l’idée 

d’une religion ou d’une constitution fondées sur une tradition historique, il est antipathique à 

l’idée d’une réalité sociale absolue, qui prendrait les personnes pour ses moyens ou instruments. 

Kant introduit, en toutes ces questions, un esprit de liberté, une foi dans la rénovation possible 

de l’homme par l’usage de sa liberté, qui expliquent son enthousiasme bien connu pour les 

débuts de la Révolution française.  

La Religion dans les limites de la simple raison (Die Religion innerhalb der Grenzen der 

blossen Vernunft, 1793) donne cette définition : « Toute religion consiste en ce que nous 

considérons Dieu, pour tous nos devoirs, comme le législateur à respecter » ; l’acte moral, au 

point de vue religieux, c’est l’acte qui complaît à Dieu et grâce auquel nous pouvons entrer 

dans le royaume de Dieu : d’où une religion naturelle, identique au fond à la religion chrétienne, 

qui consiste dans la volonté stable d’accomplir nos devoirs pour plaire à Dieu. Toute difficulté 

naît de la rencontre de cette religion naturelle avec une religion historique, dogmatique et « 

statutaire », telle que celle des Églises protestantes. Le dogme d’abord : le postulat de 

l’immortalité de l’âme et du Dieu justicier chez Kant est bien différent du dogme du Dieu 

vengeur dans le protestantisme : l’angoisse de ne pas donner satisfaction à Dieu, et surtout de 

ne jamais savoir si l’on a p.555 satisfait à cause de l’ignorance où l’on est de ses propres péchés, 

la hantise de la corruption originelle et irrémédiable de la nature humaine, la crainte de la 

damnation éternelle donnent au dogme théologique une couleur sombre, bien éloignée du 

postulat kantien qui exprime au contraire, avec l’idée d’équité divine, la possibilité indéfinie 

de la régénération. A cette transformation du dogme en postulat se rattache étroitement la 

transformation du dogme du péché originel dans la théorie du mal radical ; le mal radical, c’est 

la volonté mauvaise, en son fond, soumise aux passions, que chaque homme apporte en naissant 

; mais dans le dogme, c’est en outre un mal inhérent à toute l’humanité, qui se transmet 

naturellement, une corruption dont l’homme est incapable de jamais guérir par lui-même ; le 

mal radical, chez Kant, est au contraire « la faute la plus personnelle de toutes », exprimant, 

dans le sensible, une décision, d’ailleurs inexplicable, de nous-même en tant qu’être 

intelligible. Aussi est-il un point de départ et même un stimulant pour la vie morale, loin d’avoir 

l’action déprimante du dogme du péché originel.  

L’Église ensuite : l’idée kantienne du royaume de Dieu transforme la notion d’une Église 

historique, fondée sur la révélation d’un livre saint, enseignant des actes de culte qui, 

indifférents en eux-mêmes, plaisent à Dieu et assurent le salut. L’Église universelle, ce serait 

(ici Kant pense avec Luther) l’ensemble des hommes de bonne volonté, animés d’une foi pure 

; mais « une faiblesse particulière de la nature humaine est responsable de ce qu’il ne faut 

jamais compter sur cette foi pure, autant qu’elle le mérite, pour fonder une Église sur elle seule 

» : de là, la nécessité des Églises instituées ; mais ces Églises sont toujours des inventions 

humaines ; elles ne tirent pas de Dieu leur autorité ; et, loin d’avoir le moindre droit d’imposer 

leurs croyances, elles doivent se justifier devant la raison comme autant d’approximations 

d’une Église universelle. « Toutes les interprétations de l’Écriture, dit Kant dans le Conflit des 

facultés (1798), en tant qu’elles concernent la religion, doivent suivre le principe p.556 de 

moralité, qui est le but de la révélation ; sans quoi elles sont pratiquement vides ou même font 

obstacle au bien. »  

  



X. — LE DROIT  

@  

Même esprit nouveau dans les problèmes politiques et juridiques. Kant ne croit pas à un 

progrès fatal de l’humanité. « Comment une histoire est-elle possible a priori ? Réponse : si le 

prophète fait lui-même et institue les événements qu’il annonce d’avance 2.  La Révolution 

française lui apparaît, même en 1798, malgré la cruauté de la Terreur, témoigner de l’existence 

d’une disposition morale dans le genre humain ; elle exprime le sentiment qu’un peuple entier 

a eu de son droit et de son devoir, de son droit de se donner la constitution politique qui lui 

plaît, de son devoir de choisir une constitution telle que la guerre étrangère soit en principe 

évitée, c’est-à-dire une constitution républicaine.  

Les vrais progrès sont donc, selon lui, des progrès juridiques et moraux, des tâches qui 

s’imposent à la volonté. L’idée de la fatalité de la guerre, notamment, si ancrée dans tant de 

philosophies chrétiennes de l’histoire, a trouvé en lui l’adversaire que l’on sait dans son traité 

Sur la paix perpétuelle (Zum ewigen Frieden, 1795) ; la disparition des traités secrets dirigés 

contre d’autres nations, l’interdiction de considérer des pays entiers comme des propriétés 

qu’on échange, l’abolition des armées permanentes, l’indépendance politique complète de 

chaque pays, la défense des moyens de guerre odieux, comme l’assassinat ou 

l’empoisonnement, telles lui paraissent être les mesures préliminaires qui doivent rendre 

possibles les articles définitifs d’une paix perpétuelle. Ces articles eux-mêmes sont 

essentiellement l’adoption, par tous les pays, de la constitution p.557 républicaine, qui, seule, 

garantit tous les droits, la création d’une société des nations (Völkerbund) qui ne doit pas être 

un superÉtat (Völkerstaat), mais une fédération capable de créer un droit international 

(Völkerrecht). On voit l’idée qui préside au célèbre opuscule : substituer à l’état de fait un état 

de droit, à l’état de nature un état moral, sans compter sur rien que sur l’entente et la bonne 

volonté.  

Entre la conception transcendante d’un droit absolu immuable, qui a sa source dans la 

théologie (cette immutabilité ne pouvant venir que d’un ordre établi par Dieu) et la conception 

subjectiviste qui fait naître le droit des besoins et des conventions que les hommes font entre 

eux pour les satisfaire, Kant introduit la conception critique d’un droit qui se rattache comme 

une conséquence à la raison pratique : « Agis de telle façon que tu prennes l’humanité comme 

un but et jamais comme un moyen », dit l’impératif. D’où se déduit le principe général du droit 

: « Agis extérieurement de telle façon que le libre usage de ta volonté puisse coexister avec la 

liberté de chacun d’après une loi générale, maxime par laquelle on comprend à la fois la 

contrainte extérieure que l’État organe du droit doit exercer sur les individus, le droit de 

résistance de l’individu contre l’État, et le droit de propriété qui donne à chacun la sphère 

d’exercice de sa liberté.  

  

XI. — LA FACULTÉ DE JUGER  

@  

On se rappelle qu’une critique du goût, des éléments a priori qui entrent dans le jugement 

esthétique, fut conçue par Kant, en même temps que les deux autres critiques ; elle ne fut 

cependant publiée qu’en 1790, et elle ne forme que la première partie de la Critique du 

 
2 Streit der Facultäten, p. 99, éd. Reclam.  

  



jugement (Kritik der Urtheilskraft) dont la seconde partie contient la critique des jugements de 

finalité, et l’introduction l’exposé des motifs qui rapprochent l’étude de la finalité dans la nature 

de celle du beau.  

p.558 Cette introduction, écrite après le reste de l’ouvrage, contient la plus forte tentative que 

Kant ait jamais faite pour saisir le lien des parties de sa philosophie ; et, dans son ensemble, 

cette troisième Critique peut être considérée comme résultant d’un effort d’unification. Les 

deux premières Critiques séparaient par une lacune infranchissable la nature et la liberté : la 

nature, c’est-à-dire ce qui est connaissable pour nous et en même temps ce qui est phénomène, 

plutôt même ce qui est connaissable parce que phénomène ; la liberté, c’est-à-dire 

l’inconnaissable et le noumène, la sphère de l’action morale, du devoir, qui exige une pure 

attitude de la volonté ; d’une part, l’entendement, dont les concepts, unifiant l’intuition sensible, 

dessinent a priori la structure de la nature ; d’autre part, la raison qui commande par une loi 

absolue et inconditionnelle.  

Cette lacune pose un problème : nature et liberté ne sont pas des réalités égales ; l’une est 

phénomène, l’autre est une propriété de la chose en soi ; le déterminisme de la nature, loin 

d’être négateur de la liberté de la volonté, a cette liberté pour fondement ; l’action morale nous 

met en contact avec la réalité dont nous n’atteignons, par la connaissance, que le phénomène. 

Comment le phénomène dépend du noumène, c’est la question que pensait résoudre Platon par 

sa théorie de la participation et des intermédiaires et que la Critique a prouvé être insoluble, 

puisque le noumène est inconnaissable ; mais qu’il en dépend, c’est une certitude. Dès lors il y 

a place, dans le criticisme, pour une théorie qui jouera, mutatis mutandis, le rôle de la théorie 

des intermédiaires dans le dogmatisme platonicien.  

Une doctrine critique des intermédiaires entre l’intelligible et le sensible, c’est là la propre 

affaire de la Critique du jugement. Le jugement est, en effet, pour Kant, ce qu’est la hόつα pour 

le Platon du Théétète, la faculté qui, subsumant le particulier sous l’universel, relie l’intuition 

sensible au concept. Seulement, le dogmatisme ne connaît qu’une espèce de jugement, le p.559 

jugement déterminant (die bestimmende Urtheilskraft), dans lequel l’universel et le particulier 

sont, l’un et l’autre, objets de connaissance, si bien que le particulier y est déterminé comme 

un cas d’une loi ou règle universelle. Mais supposons que le particulier seul soit donné, et que 

l’universel ne le soit pas et ne puisse pas l’être ; si pourtant nous savons que ce particulier 

dépend d’un universel inconnaissable, la faculté du jugement doit encore ici s’exercer, en 

découvrant un principe universel tel que les particuliers en paraissent être des résultats ; mais 

il s’agit alors du jugement réfléchissant (die reflectirende Urtheilskraft) qui ne détermine pas 

un objet de connaissance comme le jugement déterminant, mais qui nous donne une règle 

nécessaire pour penser le donné. Pour concevoir le rôle du jugement réfléchissant, rappelons 

que l’unité de l’expérience possible, résultant de l’analytique transcendantale, laisse 

complètement indéterminé le contenu empirique du divers sensible ; nous savons qu’il y a des 

lois, nous ne savons pas quelles sont ces lois ; or, la découverte des lois empiriques, et la 

systématisation de ces lois en une loi unique (comme dans la physique de Newton) ne sont 

possibles que grâce à une unité qui sera à la diversité empirique ce que l’aperception 

transcendantale est au divers de l’intuition a priori ; dans ce cas la nature sera conçue comme 

l’exécution d’un dessein renfermé dans l’unité de son concept, c’est-à-dire comme déterminé 

par des fins, une cause finale n’étant rien que la détermination d’un effet par le concept de cet 

effet.  

Il est clair que nous n’avons aucun concept d’une pareille unité ; si nous l’avions, il ne 

resterait aucune place pour la connaissance empirique, et notre science de l’univers serait 

complète a priori ; pareille science n’appartient qu’à un entendement intuitif qui détermine 



l’objet par son concept ; il reste le mouvement de l’esprit qui cherche à systématiser 

l’expérience sous des lois de moins en moins nombreuses, et c’est là le rôle propre du jugement 

réfléchissant : son œuvre est de découvrir p.560 les lignes qui convergent vers ce foyer imaginaire 

qu’est pour nous l’intelligence souveraine qui a créé l’univers, et bien que nous ne déterminions 

par là aucun objet nouveau, nous avons une règle indispensable sans laquelle nous ne saurions 

penser l’univers.  

C’est avant d’avoir conçu cette introduction que Kant avait découvert le rôle de la finalité 

dans l’esthétique. Que le beau soit l’objet d’un plaisir désintéressé, qui ne se rattache ni à un 

intérêt sensible, comme l’agréable, ni à un intérêt moral, comme le bien ; que ce plaisir se donne 

comme le fondement d’un jugement du goût qui prétend à l’universalité, il y a là une énigme 

que les esthéticiens empiristes tâchaient vainement de résoudre en réduisant le beau à l’agréable 

ou à l’utile et en insistant sur la diversité des goûts : d’où peut venir un plaisir qui ne répond à 

aucun besoin, une universalité dont on ne voit aucune règle a priori ? Kant fait découler ces 

deux caractères d’un troisième : il y a, chez l’homme, plaisir, lorsqu’il a l’expérience d’un objet 

qui répond exactement à la fin pour laquelle il est fait ; il y a déplaisir dans le cas inverse ; c’est 

le plaisir de la perfection ou la peine de l’imperfection : les facultés en jeu, dans ce plaisir, sont 

l’imagination qui schématise l’objet, d’après le concept, et l’entendement qui donne le concept 

d’après quoi il est jugé ; et c’est le jugement qui relie le schème au concept. Supposons 

maintenant qu’aucun concept ne soit donné, mais que l’objet donné soit tel que l’imagination 

puisse schématiser librement non point pour représenter tel concept, mais comme elle le fait 

quand elle représente un concept ; alors son exercice s’accorde avec les conditions d’unité de 

l’entendement, mais sans se plier à représenter aucun concept ; il y a, dans la représentation de 

l’objet, finalité, puisqu’il y a un accord de l’imagination et de l’entendement, mais finalité sans 

fin, puisque l’imagination ne s’assujettit à aucun concept : c’est ce jeu libre de l’imagination 

s’accordant spontanément avec les conditions de l’entendement qui p.561 produit un plaisir, 

puisqu’il y a finalité ; un plaisir désintéressé, puisque cette finalité est libérée de tout concept ; 

un plaisir de valeur universelle, puisqu’il dérive des conditions a priori de l’exercice de la 

faculté de juger, l’accord de l’imagination et de l’entendement ; mais il s’agit du jugement 

réfléchissant, qui n’est pas déterminé par un concept. Le beau n’a donc pas une réalité objective 

; il est pourtant universel, parce qu’il dérive d’un rapport des objets avec nos facultés.  

Il y a eu, avant celle de Kant, bien des esthétiques formalistes, nous voulons dire celles qui 

mettent le beau non dans une impression de détail ou d’ensemble, mais dans certains rapports 

formels, tels que la convenance, l’harmonie, l’unité dans la variété ; mais le formalisme de Kant 

est un formalisme critique, qui recherche, dans la nature de nos facultés, le fondement de ces 

rapports formels et du plaisir qu’ils causent en nous. Par cette critique, Kant a beaucoup fait 

pour libérer l’esthétique de l’absurde prétention de donner des règles aux beaux-arts ; la règle 

suppose un concept auquel doit s’assujettir l’objet ; elle supprime donc entièrement la liberté 

du jeu de l’imagination. Il donne au contraire, dans l’art, la place due au génie, c’est-à-dire à la 

disposition interne, née de la nature, au moyen de qui « la nature donne des règles à l’art ». Les 

beaux-arts sont les arts du génie, et la critique du goût ne peut prétendre à rien qu’à montrer les 

conditions a priori de sa fécondité. Le formalisme kantien est ici comme partout non pas une 

sorte de dessin extérieur des choses, mais un stimulant, un point de départ, l’indication d’une 

tâche infinie à accomplir.  

Ce formalisme trouve une difficulté dans le sublime, qui commençait à jouer le rôle que 

l’on sait dans le développement du romantisme, ce sublime qui émeut l’âme, tandis que la 

contemplation du beau la calme ; Kant reconnaît en effet que, dans le sublime, soit le sublime 

« mathématique, celui de la grandeur, soit le sublime « dynamique », celui de la force, morale 



ou physique, l’imagination reste inférieure à sa tâche p.562 et l’âme ressent comme une peine 

cette immensité qui la déborde de toutes parts. Pourtant le sublime nous plaît, et il est la matière 

d’un jugement de goût. C’est que le sublime serait au beau, selon Kant, à peu près comme les 

Idées de la raison sont aux concepts de l’entendement ; dans le beau, l’imagination a une tâche 

finie et limitée qu’elle accomplit ; dans le sublime, elle ressent l’infinité d’une tâche inépuisable 

; d’où le mélange de la peine, qui vient du sentiment de sa faiblesse, avec le plaisir, qui vient 

de ce qu’elle est destinée par nature à tendre vers une Idée qui la dépasse.  

La notion de finalité n’a une place légitime dans la conception de la nature qu’à titre de 

règle pour notre faculté de juger, non pas à titre de réalité objective. On a déjà vu comment 

Kant emploie cette notion dans la détermination du système des lois empiriques, mais elle a 

une place spéciale dans la science des êtres organisés : l’être organisé, en effet, c’est celui dont 

les parties ne peuvent être saisies que si on les rapporte à l’idée du tout considérée comme la 

cause de leur possibilité, c’est-à-dire à une cause finale. Il y a là, de toute évidence, un heurt 

entre cette explication et le mécanisme : à suivre l’analytique transcendantale, il semble, en 

effet, que l’explication mécanique doit être exhaustive, puisqu’elle détermine, suivant des lois, 

la place de chaque phénomène dans le temps ; une solution serait de considérer l’explication 

mécanique comme seule définitive, tandis que le finalisme serait une manière de penser toute 

subjective et provisoire. Tel n’est pas le point de vue de Kant qui considère le finalisme comme 

une explication qui restera toujours indispensable, bien qu’elle ne nous apprenne rien sur les 

choses. Kant veut que nous ne puissions penser la nature que comme une œuvre d’art exécutée 

selon des fins, mais que cette explication ne serve pas à la déterminer comme objet. Il y a, dans 

cette attitude, quelque chose qui serait incompréhensible si la détermination par les causes 

finales n’était, chez l’homme, comme le substitut d’une connaissance qui lui échappe. Si p.563 

nous supposons, en effet, un entendement intuitif, c’est-à-dire celui dont les concepts 

déterminent immédiatement les objets, il n’y aurait pas pour lui explication par le mécanisme 

ni par le finalisme, puisque la nature serait comme posée d’un coup devant son regard. Si 

maintenant, on considère notre faculté de connaître discursive en se référant à l’idée d’un 

entendement intuitif, on voit que la détermination de la réalité objective de la nature par 

application des catégories aux intuitions sensibles ne nous révèle nullement ce qu’est en son 

fond la nature, et l’on conçoit alors la nécessité du point de vue finaliste, non pas, à vrai dire, 

pour déterminer la nature comme objet de connaissance, mais pour la saisir comme étant le 

phénomène d’une réalité qui nous échappe. Si, d’autre part, la raison pratique nous a fait 

connaître l’existence d’un Dieu créateur, on voit aisément comment la considération de la 

finalité s’intercalera entre la connaissance du déterminisme et la foi morale pour lier l’une à 

l’autre la nature et la liberté. La Critique du jugement se rapporte donc à l’idée d’une 

métaphysique intuitiviste que Kant considère comme impossible à atteindre, mais que ses 

successeurs s’efforceront de réaliser, en partant de l’idée même qu’il en a donnée.  

  

XII. — CONCLUSION  

@  

Le criticisme est, dans son ensemble, une restauration des valeurs spirituelles, compromises 

par le scepticisme et le matérialisme du milieu du siècle : science, morale, droit, religion, art se 

trouvent justifiés devant la raison. On voit à quel prix : ce n’est pas par l’intuition ou la 

découverte raisonnée de quelque réalité transcendante ; pareille réalité nous échappe à jamais ; 

c’est parce que ces valeurs sont découvertes comme les conditions indispensables de l’exercice 

le plus humble et le plus élémentaire des facultés humaines ; que démontre la p.564 Critique de 



la raison pure ? C’est que, dans la perception d’un objet, sont déjà incluses toutes les fonctions 

mentales qui sont à l’œuvre dans les sciences les plus complexes, et la science se trouve ainsi 

justifiée. La valeur morale naît immédiatement du caractère pratique de la raison, le beau et la 

finalité des conditions d’activité nécessaires de l’imagination et de l’entendement. La 

métaphysique seule, qui rattachait toutes ces valeurs à des choses en soi, est rejetée.  

Mais, dans cette justification des valeurs, se retrouvent deux directions, qui, peut-être, sont 

inconciliables : d’une part, le criticisme met au premier plan l’activité, la spontanéité, la liberté 

: l’objet de connaissance n’est pas une limite, mais un produit de l’esprit ; la liberté est l’unique 

condition de la vie morale ; du jeu libre de l’imagination dépendent l’art et la beauté. Mais, 

d’autre part, cette activité est en quelque sorte en deçà de notre vie et de notre expérience 

actuelles : de l’activité synthétique qui a constitué la connaissance, nous ne saisissons, dans 

notre perception, que les résultats ; de la liberté, nous ne connaissons que les suites d’une 

décision intemporelle. Le criticisme a donc bien été, et il reste, sous le premier aspect, un 

stimulant de la pensée, une doctrine qui transforme les prétendus donnés en tâches pour 

l’activité, une philosophie du travail spirituel, et il a donné naissance, au XIXe siècle, à toutes 

les doctrines qui cherchent dans la réalité une œuvre à faire, plus qu’une chose à constater. 

Mais, sous le second aspect, il apparaît comme une implacable justification du donné ; de la 

science, il a une conception statique, l’assujettissant à des conditions que les sciences ont depuis 

longtemps dépassées ; de la morale, une conception rigoriste, qui la met en dehors des 

conditions réelles de l’activité humaine ; de l’art, une conception formaliste, qui risque de le 

vider de tout son contenu ; partout ainsi l’esprit est forcé de suivre des voies déjà tracées : l’a 

priori kantien marque à la fois la domination et l’assujettissement de l’esprit.  

  

XIII. — KANTIENS ET ANTIKANTIENS À LA FIN 

DU XVIIIe SIÈCLE.  

@  

p.565 Le criticisme kantien devient, à partir de 1786 environ, l’objet des préoccupations 

générales en Allemagne ; c’est à cette date que Chr. E. Schmid publie la Critique de da raison 

pure en abrégé, que L. H. Jakob, dans son Examen des Morgensstunden de Mendelsshon, 

critique du point de vue kantien, les preuves de l’existence de Dieu chez Mendelssohn, que 

Tittel écrit Sur la réforme de la morale chez Kant. Puis les critiques commencent : en 1788, 

Weishaupt, un théologien, fait paraître ses Doutes sur les concepts kantiens de l’espace et du 

temps. Surtout, Reinhold, le professeur d’Iéna, se vante d’approfondir le kantisme dans son 

Essai d’une nouvelle théorie des facultés représentatives de l’homme (1789), puis dans ses 

Lettres sur la philosophie de Kant (1790).  

Reinhold pense que le dualisme établi par Kant entre la sensibilité et l’entendement n’est 

pas une solution, mais pose un problème : d’où vient que l’entendement est toujours lié à une 

matière donnée par la sensibilité ? C’est, dit-on, parce que l’expérience n’est pas possible 

autrement : ce n’est pas là une réponse. Reinhold prétend donc faire précéder la critique d’une 

théorie élémentaire où, dépassant les trois facultés reconnues par Kant, la sensibilité, 

l’entendement et la raison, il étudie ce qu’il y a de commun aux trois, c’est-à-dire la 

représentation (Vorstellung). En montrant que toute représentation implique un sujet 

représentant et un objet représenté, ce qui revient à dire qu’elle contient un donné ou matière 

qu’elle reçoit, et une forme ou structure qu’elle produit, Reinhold n’a rien fait que décrire d’une 

manière plus abstraite, mais sans l’éclairer, la distinction kantienne entre le divers de la 

sensibilité et l’unité de l’aperception. Reinhold ne resta d’ailleurs pas fidèle à cette sorte de 



kantisme généralisé ; la théorie kantienne des postulats p.566 de la morale ne satisfait pas les 

besoins de l’homme religieux, qui veut, pour l’adorer, un Dieu plus réel ; il s’oriente donc vers 

les idées de Jacobi, admettant une perception du divin, inaccessible au savoir. Plus tard, enfin, 

sous l’influence de Bardili, il est disposé à rapprocher la critique de l’ontologie, et à voir dans 

la raison humaine une faculté capable de découvrir l’inconditionné.  

En 1790 aussi paraît l’Essai sur la philosophie transcendantale de Salomon Maïmon, 

complété par son Essai de logique ou Théorie de la pensée (1794) et le Dictionnaire 

philosophique (1791) ; Maïmon conteste et la démonstration que Kant donne de l’apriorité des 

synthèses (puisque le divers de la sensibilité n’exige aucunement, par nature, d’être unifié par 

l’entendement), et le fait même de cette apriorité, dont la contrainte subjective de Hume peut 

expliquer l’illusion. Il y a cependant une philosophie transcendantale qui permet la 

détermination a priori des objets : pour la découvrir, Maïmon s’inspire de la logique générale 

: le genre (ligne) est par rapport à la différence spécifique (droit ou courbe) comme un 

déterminable à une détermination ; or, toute détermination contient a priori la notion d’un 

déterminable et d’un seul (droit suppose ligne), bien que l’inverse ne soit pas vrai (ligne ne 

suppose pas droit) ; il y a donc entre le déterminable et la détermination une synthèse unilatérale 

: il faut ajouter que, dans l’intention de Maïmon, la connaissance de cette synthèse dépasse 

pourtant la logique générale, parce que celle-ci, ne considérant que la forme, peut prendre à 

volonté tout terme comme sujet ou prédicat : la logique transcendantale a la prétention de 

distinguer le vrai sujet et le vrai prédicat. Il n’en est pas moins vrai que la synthèse unilatérale 

de Maïmon ressemble beaucoup à ce que Kant appelait l’analyse, puisque le prédicat (droit) 

contient en lui la notion du sujet (ligne). C’est encore, semble-t-il, la transposition d’un 

problème de logique générale qu’il faut voir dans la spéculation de Maïmon sur l’entendement 

infini et sur les p.567 différentielles : on sait quel problème insoluble était, pour Aristote, la 

détermination de l’essence, c’est-à-dire de l’union du genre avec la différence spécifique : c’est 

le même problème que pose Maïmon, lorsqu’il déclare que la synthèse unilatérale ne peut 

fonder ni sa propre intelligibilité, ni celle des rapports qu’elle fonde : autrement dit, il reste 

dans ces rapports un pur donné, une pure juxtaposition de la différence avec l’identité : le réel 

avec sa diversité déborde le logique fondé sur le seul principe d’identité. L’entendement infini 

(appelé aussi conscience originaire ou Moi absolu) doit unir, tout en les maintenant distinctes, 

l’identité et la différence, le logique et le réel ; il indique ainsi la limite d’une aspiration de la 

raison : « La raison exige que l’on considère le donné dans l’objet (c’est-à-dire le divers, le 

juxtaposé) non comme quelque chose d’immuable par nature, mais comme une conséquence 

de la limitation de notre faculté de connaître qui disparaîtrait dans un intellect supérieur infini. 

La raison recherche par là un progrès infini par lequel ce qui est pensé est toujours accru, et ce 

qui est donné diminue jusqu’à l’infinitésimal 3. » Ce progrès représente le passage du donné à 

la loi de production du donné, loi de production qui joue par rapport au donné le même rôle 

générateur que la différentielle par rapport à la courbe. En résumé la doctrine de Maïmon 

suppose un évanouissement, à la limite de la distinction entre l’intuition et le concept, et la 

détermination du réel par le seul concept, c’est-à-dire l’entendement intuitif dont parle Kant 

dans la Critique du jugement.  

En 1792, Schulze publie sans nom d’auteur Ænesidemus, où il défendait le scepticisme 

contre les prétentions de la Critique de la raison pure. Nous ne pouvons penser les choses que 

suivant le principe de substance, de causalité, et les autres principes ; donc ces principes sont 

vrais des choses : tel est l’essentiel du raisonnement de Kant ; il n’a pas véritablement p.568 

 
3 Philosophischer Wörterbuch, p. 169, Cité par M. GUÉROULT, La philosophie transcendantale de S. Maïmon, 

Paris, 1929.  



répondu à l’argumentation de Hume, qui demande le principe d’après lequel les représentations 

que nous avons des objets s’accordent avec les objets ; il est clair que l’impossibilité de les 

penser autrement n’est pas un pareil principe. Schulze indique aussi dans le kantisme de 

véritables contradictions, notamment l’idée d’une affection de la sensibilité par une chose en 

soi, idée qui sert de fondement à toute la Critique, et qui est pourtant impossible d’après cette 

même Critique, puisque la chose en soi y est posée comme une réalité et comme une cause, 

c’est-à-dire soumise à des catégories qui ne devraient s’appliquer qu’aux choses sensibles.  

En 1794, Fichte publie la Théorie de la science où il prétend continuer et pousser plus loin 

l’œuvre de Kant. Nous parlerons plus tard des idées de Fichte. Qu’il suffise d’indiquer ici que 

Kant lui-même le désavoua, et que Schelling, dans ses premiers ouvrages Du moi comme 

principe de la philosophie (1795), Lettres philosophiques sur le dogmatisme et le criticisme 

(1795), se sert des idées de Fichte pour rénover le spinozisme.  

J.-S. Beck, dans son Unique point de vue duquel la philosophie critique doit être jugée 

(1796) répond aux attaques de Schulze et de Jacobi sur la chose en soi, mais en donnant de la 

pensée de Kant une interprétation qui ne va pas sans difficulté. Il est vrai que la chose en soi 

est une notion contradictoire puisqu’elle doit, tout en existant en dehors du temps et de l’espace, 

sans être soumise à aucune catégorie, produire la matière de nos intuitions sensibles : mais 

pareille notion n’existe pas chez Kant ; chaque passage de la Critique, où elle paraît intervenir, 

s’explique par une accommodation à la manière de parler du lecteur dogmatique. Beck oriente 

donc la philosophie de Kant vers un pur phénoménisme.  

C’est l’idée mère de la logique transcendantale que Bardili conteste dans son Précis de 

logique, purifié des erreurs de la logique antérieure, particulièrement de celle de Kant (1800). 

On sait que, pour Kant, la logique pure, fondée sur le principe de p.569 contradiction, ne comporte 

que des jugements analytiques, qui n’étendent pas nos connaissances et ne déterminent pas le 

réel : d’où la nécessité d’une logique transcendantale concernant la connaissance a priori des 

objets. Bardili veut au contraire que la logique pose par elle-même l’objet réel. La pensée 

logique est toute dans le principe d’identité A= A, qui ne pose que l’unité pure et vide d’une 

pensée qui se répète à l’infini : comment pourrait-il en naître une dualité, et, avec la dualité, la 

variété multiple des objets ? La réponse de Bardili consiste à considérer la fonction unifiante 

comme de même nature que l’unité ; et il retrouve ainsi la vieille thèse néoplatonicienne de 

l’unité cause de l’être. Or, pour exercer cette fonction unifiante, il faut que l’unité pose hors 

d’elle-même une matière qui est diversité pure, simple extériorité et pluralité, en un mot une 

limite qu’elle se pose à elle-même comme condition de sa détermination. En somme, en 

donnant à l’unité la fonction que Kant donne au je pense, il fait de l’idéalisme critique une sorte 

de réalisme rationnel.  

Tous ces commentaires ou ces critiques viennent de philosophes qui veulent modifier ou 

remplacer le kantisme, mais dans une ligne de pensée analogue. Il en est bien autrement de la 

Métacritique (1799) et de la Calligone (1800) de Herder. Kant, l’ancien maître de Herder, avait 

été peu favorable à ses Idées sur la philosophie de l’histoire, qu’il critique assez vivement en 

1784, dans le Journal universel de la littérature ; puis, en 1788, dans un article Sur le début de 

l’histoire : peu de pensées pouvaient lui être plus antipathiques, à cause de la manière dont 

Herder dissout l’homme dans la nature, tandis que, pour lui, l’œuvre morale est une œuvre de 

liberté, à laquelle la nature ne participe pas ; l’appel de Herder à la transcendance, l’idée que la 

raison, cette possession humaine, est introduite dans l’histoire par l’influence d’êtres supérieurs, 

ne le choquaient pas moins. Lorsque Fichte, se donnant comme disciple de Kant, déclare que, 

bientôt, la seule religion sera la raison, Herder comprit la portée des attaques de Kant, et il 

écrivit ces deux ouvrages, l’un contre p.570 la Critique de la raison pure, l’autre contre la Critique 



du jugement. Herder a, pour l’unité et la continuité dans les choses, une sensibilité qui est sans 

cesse choquée par les divisions, les séparations qu’y introduit Kant. « Une scission dans la 

nature humaine, la division entre les facultés de connaître, la division de la nature totale, la 

division dans la raison elle-même », ces titres des derniers chapitres de la Métacritique donnent 

le ton de toute l’œuvre. A vrai dire, la scission entre la sensibilité et l’entendement, entre le 

phénomène et la chose en soi, entre la raison théorique et la raison pratique heurte non 

seulement Herder mais bien d’autres ; et il ne sera plus question dans la métaphysique 

postkantienne que de dépasser le kantisme, en rétablissant l’unité de l’esprit rompue par la 

Critique. 


